








1

Conferencia fielmente transcrita 23/06/1971

Mucho se ha hablado sobre el Logos, 
sobre el Cristo, mas muy pocos lo 
han comprendido; aun los hermanos 

de las diversas sociedades pseudo-esotéricas 
o pseudo-ocultistas no han entendido lo que 
significa el Logos, el Crestos.

Muchos pretenden que el Logos es el 
mismo Sol que nos ilumina, o por lo menos el 
regente planetario del Sol, mas eso no es así; 

sin embargo, vemos cómo todos los templos 
iniciáticos están construidos con las puertas 
abiertas hacia dónde sale el Sol; hasta el mismo 
Vaticano está construido en tal forma.

Los egipcios adoraron siempre a Ra y lo vieron 
en el disco solar; los incas adoraron siempre 
al Dios Sol, Manco Capac; los huiracochas 
adoraron al Sol viviente. En la Edad Media, los 
cristianos nos decían: “Nuestro Señor Jesucristo, el Sol”. 

EL CRISTO CÓSMICO
Amados hermanos: esta es una ceremonia dedicada al Logos Solar, 

al Cristo Cósmico.



 2  

Así, pues, es obvio que surjan equivocaciones, y 
por tal motivo muchas organizaciones supongan 
que el Cristo es el Sol o por lo menos el Espíritu 
Solar. Esto es un punto muy delicado que los 
hermanos deben tratar de comprender.

Ante todo he de decirles, mis caros hermanos, 
que los legítimos iniciados en los misterios 
egipcios, en los misterios órficos, en los 
misterios de Samotracia, de Troya, de Roma, 
de Cartago, de México, del Perú, etc., nunca 
concibieron al Cristo como el Sol mismo. Ellos 
vieron en el Sol material que nos ilumina, 
únicamente un símbolo y nada más. Realmente, 
el Sol que nos da la vida no es más que un 
símbolo del Logos Solar.

El Logos Solar está mucho más allá, más lejos, 
es más profundo, es la emanación del supremo 
Parabrahatman-Hatman; es Ishvara, el Señor.

Tenemos que usar algún símbolo para poder 
entender esto, una alegoría. Hemos pensado en 
el Océano del Espíritu Universal de Vida como 

símbolo, porque realmente ese Océano no tiene 
límites, ni orillas, ni arriba, ni abajo. Es lo que es, 
lo que siempre ha sido y lo que siempre será. Es 
la vida que palpita en cada átomo como palpita 
en cada sol.

De ese océano surgen olas inmensas; cada 
una de esas olas es Ishvara, el Bodhisattwa, el 
Señor. Cada una de esas olas es el Logos Solar, 
cada una de esas olas es el Crestos Cósmico, el 
Christos, como decían los gnósticos de la Tierra 
Santa; cada una de esas olas es lo que es, lo que 
siempre ha sido y lo que siempre será.

Si pensamos en el Logos inmanente y 
trascendente, oculto en el fondo de todo este 
maravilloso universo, rigiendo y gobernando 
todas las cosas, hemos de comprender 
también, mis caros hermanos, que allá en las 
profundidades más recónditas de nuestro ser, 
está Ishvara, el Logos íntimo, particular, de cada 
cual.

Es obvio, pues, que tal Crestos, tal Logos 



3

emana del Océano Inconmensurable, 
del Omnicosmos, Omnimisericordioso y 
Omnipresente Padre Cósmico Común. Él es 
uno con el Padre y el Padre es uno con Él; Él es 
Ishvara.

El sol físico no es uno, sino un símbolo de 
Ishvara; el sol físico no es Ishvara. Ishvara es el 
Sol Espiritual que debemos encontrar en las 
profundidades ignotas de nuestro propio Ser.

Así pues, hermanos, vean ustedes lo que 
es el Crestos. Estamos hablando de Él en sus 
aspectos fundamentales, primarios. Es necesario 
aclarar todo esto para que no haya confusiones. 
En las distintas escuelas pseudo-esotéricas y 
pseudo-ocultistas existe disparidad, confusión; 
por ejemplo: los teósofos suponen que Atman, 
Budhi y Manas es la Mónada Divina y ese es 
un error; no solamente ellos piensan así, en las 
escuelas rosacruces de Max Heindel se supone 
que la Mónada es el Espíritu Divino, el Espíritu 
de Vida y el Espíritu Humano, es decir, el Atman, 
Budhi y Manas de la teosofía, el Espíritu triuno 
e inmortal; repito: no es así. Más allá de esta 
tríada Atman, Budhi y Manas, debemos buscar 
la Mónada de cada cual.

Los cabalistas hebreos aciertan: ellos nos 
hablan del Anciano de los Días, de la Bondad de 
las Bondades, de lo Oculto de los Ocultos, de la 
Misericordia de las Misericordias. Ellos le cantan, 
pues, a ese Viejo Venerable. Su alma, dicen ellos, 
es el Verbo, la Palabra, por eso conecta al oído 

con los labios; su cabellera, afirman, es maravillosa, 
simbólica, pues tiene treinta y un bucles; su barba, 
trece mechones. Dentro de Él está el Crestos, en 
su segunda manifestación. La fuerza sexual, base 
de todo lo que existe, es el Espíritu Santo.

Precisamente, durante el paroxismo sexual, 
cuando se trabaja en la Forja de los Cíclopes, tal 
vibración llega hasta el mundo de Anupadaka. 
Eso significa que la humana pareja puede sentir 
el paroxismo máximo; tal vibración la transmite 
a Budhi y Manas, es decir, a la Divina Esposa 
y al Divino Esposo, en el mundo del akasha 
puro. Mas ahí no queda todo; es obvio que tal 
paroxismo penetra en la región de Anupadaka. 
Es cierto que tal paroxismo es sentido también 
en esa región por la Shakti, es decir, por la 
Divina Madre Kundalini y por Shiva, el Espíritu 
Santo, el Esposo de la Adorable.

Así pues, es claro que durante el 
trance sexual podemos elevarnos, 

si así lo queremos, hasta el tattva 
Anupadaka, y cuando estamos 
saturados, embriagados 
con la poderosa vibración 
de Anupadaka, entonces 
podemos reducir a 
polvareda cósmica al ego 
animal. La fuerza del tattva 

Anupadaka es formidable, 
maravillosa... 

Pero volvamos al Crestos.

ASÍ PUES, LA MÓNADA DIVINA LA 
HAN COLOCADO EXACTAMENTE 
LOS CABALISTAS EN EL MUN-
DO DE AZILUTH; HABLANDO 
EN LENGUAJE INDOSTÁNICO, 
DIREMOS QUE LA MÓNADA 
RESIDE EN EL MUNDO DEL 
TATTVA ANUPADAKA.



 4  

He dicho que en su segunda manifestación 
está en el Anciano de los Días; en su tercera 
manifestación llega hasta el mismo astral, por 
eso es que al astral se le llama “el Crestos 
Cósmico, la poderosa mediación que 
enlaza nuestra personalidad física con la 
inmanencia suprema del Padre Solar”. 
Hemos, pues, de entender a fondo, mis caros 
hermanos, las manifestaciones del Logos, 
las diversas expresiones del Cristo Íntimo; es 
indispensable tener conciencia de todo esto.

En la uva, como les he dicho, la fuerza del 
Crestos viene a quedar encerrada toda, como 
en un estuche precioso. El sacerdote gnóstico, 
en estado de éxtasis, transmite esa vibración 
al delicioso jugo producto de la vid, para que 
la fuerza crística se libere y penetre dentro de 
los organismos y nos ayude en el milagro de la 
transubstanciación.

Observemos la espiga. Los rayos del Crestos, 
a través del Sol, hacen germinar el grano; y va 
creciendo milímetro a milímetro esa espiga, 
hasta quedar por último la fuerza del Crestos 
encerrada espléndidamente en el grano de 
trigo. El sacerdote gnóstico en estado de éxtasis 
actúa sobre la sustancia crística, para que se 
libere definitivamente esta sustancia espiritual 
y penetre dentro de los organismos. Tal fuerza 
viene a ayudarnos en el despertar de nuestros 
íntimos poderes esotéricos. Por eso es que el 
milagro de la transubstanciación es maravilloso; 
por eso es que este ágape místico, hermanos, es 
de enorme trascendencia espiritual. Por medio 
del pan y del vino llevamos a nuestro organismo 
átomos crísticos de altísimo voltaje.

Necesitamos trabajar todos intensamente, 
entrar por la senda del filo de la navaja; recorrer 
con valor el camino angosto, estrecho y 
difícil que nos conduce hasta la luz, alcanzar 
la Maestría; después, ascender por aquella 
montaña que nos lleva a la Resurrección del 
Crestos en nosotros. Uno de los acontecimientos 
más grandiosos para el ser humano es la 
Resurrección del Cristo íntimo.

Todos nosotros, hablando en lenguaje 
masónico, hemos asesinado a Hiram Abiff, 
es decir, al Cristo, al Maestro Secreto, porque 
todos pecamos, todos nos hundimos en las 
tinieblas, nos separamos de Él, nos desligamos, 
lamentablemente. Debido a eso salimos del 
paraíso.

Es necesario que el Crestos, es decir, la 
Mónada Íntima, el Maestro Secreto, el Anciano 
de los Días, resucite en nosotros, es decir, se 
exprese en nosotros. Con la Resurrección del 
Cristo quedamos completamente limpios del 
pecado original. Con la Resurrección de Cristo 
en nosotros, volvemos a entrar en una etapa de 
intensísima actividad divinal. Con la Resurrección 
del Cristo en nosotros nos transformamos 
absolutamente. Es obvio que después viene 
la ascensión. Entonces nos elevamos hasta el 
Logos, hasta Ishvara, hasta aquel rayo purísimo 
que emana del Padre. Logrado eso, viene la 
liberación final.

Se necesita valor, hermanos, para recorrer 
la Senda, fuerza de voluntad: Thelema. El 
camino realmente es difícil. “El cielo se toma 
por asalto”, dijo el Divino Rabí de Galilea, 
“y los valientes lo han tomado”. Necesitamos 
transformarnos radicalmente, porque así como 
estamos, verdaderamente no servimos para 
nada. Debemos morir, porque solo con la muerte 
adviene lo nuevo. Mientras el Ego esté existiendo 
en nosotros, marchamos por el camino del error. 
Es indispensable comprender la necesidad de 
morir de instante en instante, de momento en 
momento. Si no muriéramos, ¿cómo podría 
resucitar Cristo en nosotros?

Con justa razón exclama la Vedanta: 
“Condúceme de las tinieblas a la luz, de la 
muerte a la inmortalidad”. Es, pues, obvia la 
necesidad de morir. Debemos destruir el ego y 
reducirlo a cenizas, a polvareda cósmica; sólo así, 
más tarde, podrá resucitar el Cristo en nosotros. 
Necesitamos vestirnos con el traje de bodas, dejar 
estos harapos lunares, es decir, todos los vehículos 
de imperfección, los cuerpos de pecado.



 -   5

Ved, hermanos, los mundos que palpitan en el vasto infinito. 
Todos ellos obedecen al Logos Solar y las jerarquías de 
todos los planetas; los Maestros de distintos esplendores, los 
regentes de los mundos, se inclinan ante Ishvara, es decir, 
ante el Logos Solar; no hay rodilla que no se doblegue ante el 
Crestos Cósmico. Él es, en sí mismo, el gobernador de todos 
los mundos, de todos los soles, de todo el Infinito.

Necesitamos que nuestra conciencia se absorba, primero en 
el Íntimo, en el Espíritu Triuno, Inmortal, y más tarde se absorba 
en el Anciano de los Días, y por último en el Logos Solar. 
Cuando la conciencia se absorba definitivamente en el Logos 
Interior, entonces viene la liberación final.

Nosotros, cada uno, debemos esforzarnos, luchar 
intensamente por lograr nuestra liberación. Nada ganamos con 
estar metidos en este valle de lágrimas. La rueda del Samsara 
gira eternamente y volvemos una y otra vez a este mundo a 
sufrir y a llorar. Es necesario romper cadenas y resueltamente 
meternos por el Camino de la Revolución de la Conciencia, con 
el propósito definitivo de llegar a la liberación final.

Se necesita voluntad, hermanos, hay necesidad 

de dejar la tibieza; se necesita ser fuertes en pensamiento, 
palabra y obra. El gran Maestro Jesús, el Gran Kabir, dijo: 

“Sed fríos o calientes, pero no tibios, porque a los tibios los 
vomitaré de mi boca”.

Necesitamos, pues, ser 
ardientes como el fuego, si es 
que verdaderamente queremos 
liberarnos. Hoy por hoy, somos 
esclavos del Samsara; hoy por 
hoy, estamos viviendo en el valle 
de las amarguras, en el valle del 
dolor. Es necesario escaparnos 
de este mundo de tinieblas; es 
necesario encontrar la auténtica 
felicidad y eso solamente es 
posible volviendo definitivamente 
al Logos Solar, resucitando al 
Cristo en nosotros. Amén.



 6  

Es necesario reflexionar un poco en dicho 
término: «la verdad». Cuando a Jesús 
mismo le interrogó Pilatos diciendo: 

«¿Qué es la verdad?» Guardó silencio, y cuando 
al Buda Gautama Sakyamuni le hicieron la misma 
pregunta, dio la espalda y se retiró. Es urgente, 
hermanos, que meditemos en esto. Algunas 
religiones muertas nos hablan sobre un dios 
antropomórfico, sentado allá en un trono de 
tiranía detrás de las nubes, lanzando rayos y 
centellas contra este triste hormiguero humano. 
Incuestionablemente, ese dios antropomórfico es 
un ídolo mental. Quiero que ustedes sepan que 
no solamente existen ídolos materiales, insisto, 
también los hay mentales. Mejor es pensar 
en el Demiurgo Arquitecto: unidad múltiple 
perfecta, el Ejército de la Voz, la Gran Palabra, 
el Verbo. Con justa razón, el Evangelio de San 
Juan comienza diciendo: «En el principio era el 
Verbo y el Verbo estaba con Dios y el Verbo era 
Dios». Por él, todas las cosas fueron hechas y 
sin él nada de lo que se ha hecho hubiera sido 
hecho». Cuando nosotros pronunciamos eso 
que todo el mundo dice: «Verdad», debemos 
reflexionar. ¿Podríamos mostrar la verdad? 
Obviamente no, por ello fue que Jesús guardó 
silencio. ¿Podríamos exhibir la verdad? Claro que 

no, por eso fue que el Buda Gautama Sakyamuni 
dio la espalda y se retiró. Pero si decimos que 
la Verdad es el «Verbo», no estamos diciendo 
o aseverando nada equivocado. Realmente 
así es; eso que no es del tiempo, eso que 
está más allá del cuerpo, de los afectos y de 
la mente, es el Verbo. Aquellos que suponen 
que el Universo ha sido creado por ese ídolo 
mental equivocadamente llamado «dios», están 
equivocados. Aquellos que niegan a Dios están 
equivocados. El tipo escéptico es demoníaco 
por naturaleza, perverso y mediocre. Los 
hombres geniales que ha conocido la historia 
son hombres de fe. Ningún escéptico ha sido 
genial; los escépticos siempre son mediocres. 
Empero, no se trata de creer o no creer en un 
Dios, porque muchos se contentan con la sola 
creencia, se escudan tras de ella y fracasan; 

Mejor es pensar en el Demiurgo 
Arquitecto: Unidad Múltiple Perfecta, 
el Ejército de la Voz, la Gran Palabra, 
el Verbo. 



7

al fin se hunden en los mundos infiernos e 
involucionan en el tiempo. Dicen: «Creo en un 
Dios», pero no hacen nada por conocerse a sí 
mismos. Otros dicen: «No creo en Dios», pero 
tampoco saben nada de sí mismos. Podemos 
también decir que la Tierra se mueve sobre su 
eje, o podemos decir que no se mueve y eso no 
modifica en nada el curso de nuestro planeta 
alrededor del Sol. Recordemos a Galileo, cuando 
ante la Biblia le hicieron jurar los inquisidores. Le 
dijeron: «¿Jura usted que la Tierra no es redonda 
y que no se mueve?» Y Galileo, extendiendo 
su mano sobre la Biblia, dijo: «Lo juro, ma sí 
mueve, sí mueve (pero se mueve, se mueve)». 
Así pues, lo que se crea o lo que no se crea, no 
es lo que cambia las cosas. Verdaderamente, 
lo que necesitamos nosotros en el fondo es un 
cambio; necesitamos experimentar la verdad y 

eso es lo indicado. Obviamente, para llegar a la 
experiencia de lo real, se necesita meditación, 
la quietud y el silencio de la mente; sólo cuando 
concluye el proceso del pensar podemos llegar 
a experimentar aquello que no es del tiempo. 
Así pues, reflexionemos. En el esoterismo se 
nos habla mucho del Absoluto Inefable, Sat, el 
Inmanifestado, que está más allá del espíritu 
y de la materia, mucho más allá del silencio 
del sonido y de los oídos para percibirlo, más 
allá del pensamiento, del verbo profano y del 
acto, más allá del número, medida, peso, lado 
por lado, cantidad, cualidad, antes, atrás, etc., 
etc., etc. Paranishpanna es el Absoluto mismo. 
Paranishpanna es eso que no tiene nombre, eso 
que está más allá todavía de lo que podríamos 
denominar «Maha-Paranirvana». 

Conferencia transcrita fielmente 27/01/1972Conferencia transcrita fielmente 27/01/1972

NECESIDADNECESIDAD
DE ENCARNAR LA VERDADDE ENCARNAR LA VERDAD



 8  

Llegar nosotros algún día a 
la meta es lo que esperamos, 
por eso estamos aquí, reunidos, 
estudiando, meditando, 
preparándonos. Queremos algún día 
alcanzar la liberación final, pero Paranishpanna 
sin Paramartha no es felicidad. Paranishpanna 
y Absoluto son lo mismo, pero «Paramartha», 
en sánscrito riguroso, es la «Verdad Absoluta». 
Si nosotros, así como estamos, fuéramos 
depositados en el seno del Absoluto Inefable, 
si así como estamos una mano poderosa nos 
arrojara en el fondo profundo de Paranishpanna, 
caeríamos en la desesperación más espantosa: 
clamaríamos, lloraríamos y suplicaríamos que 
nos trajesen nuevamente de regreso aquí a 
la Tierra, y sin embargo, en el fondo, cada 
uno de nosotros quiere llegar al 
Absoluto. ¡Vean qué paradójicos 
somos! Si nos depositaran 
instantáneamente en el 
Absoluto, no quisiéramos 
estar allá. ¿Qué sería el 
Absoluto para nosotros 
en este momento? Dicen 
que es luz increíble. Y 
ustedes, ¿qué dirían? 
¿Qué pensarían? ¿Eso 
no es luz increíble? 
Obviamente, para ustedes, 
el Absoluto en este momento, 
serían tinieblas pavorosas, un 
abismo sin fin, las tinieblas del No-
Ser, esas tinieblas del abismo, donde se 
encuentran los orígenes de la Luz. Sin embargo, 
nosotros queremos el Absoluto, pero para poder 
realmente gozar del Absoluto necesitamos de 
Paramartha, la Verdad Absoluta. ¿De qué nos 
sirve entrar a Paranishpanna si no poseemos 
la verdad? ¿De qué nos serviría perdernos 
entre el seno de eso que no tiene nombre si no 
tenemos Paramartha? Pero aclarar es necesario; 
concretar un poco es indispensable para poder 
comprender mejor. Y, ¿qué es Paramartha? 
Dijimos ya, y lo repetimos porque así conviene: 

la Verdad Absoluta. Pero si nos auto-exploramos 
profundamente, ¿en qué rincón de nosotros 
mismos encontraremos esa Verdad Absoluta? 
¿Estará en el Físico, estará en el Astral, en 
el Mental, en el Causal, en el Búdhico, en el 
Atmico? ¿Dónde estará? ¿Cuál será su lugar? 
Jesús dijo: «Conoced la Verdad y ella os hará 
libres», pero, ¿cuál es la Verdad? ¿Dónde estará? 
El intelecto nunca la ha encontrado y nunca 
podría reconocerla porque jamás la ha conocido. 
Ustedes pueden reconocer a un amigo que 
conocen, que han conocido. ¿Cómo podrían 
ustedes reconocer a un amigo que no conocen? 
¿Quién podría reconocer la verdad si jamás 
la ha conocido? Así pues, la verdad no es del 
intelecto, no es de la mente, no es del tiempo. 
¿Dónde está la verdad? ¿Estará allá arriba, 
estará abajo, a la derecha, a la izquierda, antes, 

atrás, dónde? Se nos ha dicho que dentro 
de nosotros mismos, ¿pero en qué 

rincón, en qué cuerpo? Es algo 
que nosotros debemos inquirir 

por nosotros mismos. Pero 
no es el intelecto el que la 
va a descubrir. Ella puede 
venir a nosotros de visita 
sin que la busquemos, 
cuando la mente está 
quieta, cuando la mente 



9

está en silencio. Pero una cosa es venir de visita 
y otra cosa es encarnarla. Con justa razón se 
ha dicho: «Al que sabe la palabra da poder; 
nadie la pronunció, nadie la pronunciará, 
sino solamente aquél que lo tiene encarnado». 
Entonces la Verdad es el Verbo y quien lo 
encarna, pues encarna la Verdad. Les hablaba 
anoche a ustedes sobre el Cisne Kalahamsa o 
sobre aquel otro del Caballero Lohengrin, aquel 
cisne volando sobre las aguas puras de la vida. 
Este es también el Ibis milagroso, aquella Blanca 
Paloma con su cabeza de anciano venerable, 
el Archimago, el Archihierofante, que otrora 
resucitara dentro de sí mismo, el Mago Merlín, 
para asombrar al Rey Arturo y a los Caballeros 
de la Mesa Redonda; el Espíritu Santo, el Tercer 
Logos, la Mónada Particular, he ahí el Verbo. Sin 
embargo, Él, con toda su grandeza y esplendor, 
no es más que eso, un desdoblamiento del 
Segundo Logos. Cuando pensamos en el 
Segundo Logos, nos viene a la mente el Cristo 
Cósmico, el Maestro de Maestros, el Hijo, Vishnú, 
aquel que se expresara con tanta potencia a 
través del Gran Kabir Jesús, aquel que parlara 
a través de la laringe de Juan el Bautista, aquel 
que hiciera maravillas y prodigios por medio 
de Fu-Hi o de Ketzalkoatl. El Gran Nazareno 
dijo: «Quien ha visto al Hijo ha visto al Padre, 
porque el Padre es uno con el Hijo y el Hijo, uno 
con el Padre». Así pues, el Hijo, el Cristo, a su 
vez es una manifestación, un desdoblamiento 
grandioso del Padre. Él, en sí mismo, el 
Padre, es el Primer Logos, Brahma, emanado 
directamente del Sol Central Espiritual, emanado 
directamente del resplandeciente Sol Absoluto. 
Ese Sol Absoluto, ese Sol Central es la vida en sí 
mismo, porque de allí parten todas las leyes que 
sostienen el universo firme en su marcha. Dentro 
de ese Sol Central espiritual, hay una partícula 
propia, nuestra, muy nuestra, de la cual ha 
emanado el Padre. Los tres Logos han emanado 
del resplandeciente Sol Absoluto, la Trinidad 
dentro de la Unidad de la Vida, el Tetragramaton, 
«los Cuatro». Quien ha encarnado pues, en 
sí mismo, al Logos, ha encarnado la Verdad. 
Quien ha encarnado en sí mismo al Tercero y 

al Segundo y al Primer Logos y por último se 
ha fusionado con el Sol Central, ha encarnado 
la Verdad Absoluta, se ha convertido en la 
Verdad Absoluta y ha conseguido Paramartha. 
En esas condiciones puede perfectamente 
sumergirse entre el estado aquel grandioso 
del Absoluto que, en esas condiciones de 
bienaventuranza, ha logrado la liberación. Sólo 
así, mis caros hermanos, viene uno a saber lo 
que es Paranishpanna, sólo así viene uno a 
saber lo que es la felicidad, pero Paranishpanna 
sin Paramartha no es felicidad. Es decir, si uno 
no ha logrado la fusión con el Logos, aunque 
se sumerja en Paranishpanna, no conocerá la 
felicidad. Pero si uno se ha fundido en el Logos, 
si se ha convertido en el Logos mismo, al 
sumergirse en Paranishpanna, sabe lo que es la 
felicidad. El Logos es la Verdad; es Paramartha; 
sin el Logos no es posible la felicidad. Algún 
día, encontrándome entre un grupo de 
arcangeloides, se me ocurrió platicar con el más 
amigo y le dije: «Hace varios Mahanvantaras 
que estoy trabajando por la humanidad y ya 
deseo un reposo, un gran descanso entre el 
seno de la felicidad». Entonces me respondió: 
«La mayor felicidad es tener a Dios adentro», 
es decir tener al Logos adentro, el audio llega 
hasta aquí. tener la verdad adentro. Así puede 
uno estar en las mazmorras. Es uno feliz. Así, 
pudiéramos estar en Paranishpanna. Si no tiene 
uno a Dios adentro, no es feliz; es bueno ir 
entendiendo esto. Dios es el Verbo, es la Verdad; 
hay que buscarlo adentro de uno mismo; cuando 
uno lo encuentra dentro, lo encuentra en todas 
partes del Universo. Se sostiene de acuerdo con 
ritmos, el Verbo, por la Palabra; siete eternidades 
dará el Día Cósmico y siete eternidades dará la 
Noche Cósmica, el Mahapralaya. ¿Cómo podrían 
ser felices los dioses durante el gran Pralaya 
si no llevaran a Dios adentro? Sin embargo, 
el calor del Logos los inunda de dicha y son 
bienaventurados durante el Mahapralaya, la 
Noche Cósmica. Un hecho concreto lo tienen en 
la cadena lunar; he sabido que estaba gobernada 
por 96 leyes; la cadena lunar pasada fue de 96 
leyes; con su mundo físico, esa Ánima Mundi de 

la Luna, vino a vestirse con esta Tierra 
que está gobernada por 48 leyes, ¡qué 
diferencia entre 96 leyes y 48 leyes! 
Resucitó el Universo en una octava 
superior. A su fin se destruirá. Después de 
la noche resucitará en un orden superior. 
Lo sostiene el poder del Verbo; el corazón 
del mundo, de los mundos y de los 
átomos, es hecho por él. Él es la verdad; 
nada de lo que es hubiera sido hecho. Él 
es el Cisne maravilloso Kalahamsa; viene 
de la palabra Swami o Cisne; es aquel que 
ha encarnado al Logos; es un Maestro 
Resurrecto. Ante todo, si queremos 
convertirnos en Cisnes, debemos ser 
firmes en el camino, no desviarnos; 
estamos en la senda en un período de 
preparación.



 10  



11

¿Pensabas que ya no habías de 
caer en defectos y flaquezas? 
Si aún a los más santos y 

perfectos les permite el Señor algunas 
leves caídas y les deja algunos resabios que 
tuvieran cuando principiantes para tenerlos 
más seguros y humillados y para que piensen 
siempre que nunca han pasado de aquel 
estado, pues están todavía en las faltas de los 
principios, ¿de qué te maravillas tú si caes en 
algún leve defecto o flaqueza?

Humíllate, conoce tu miseria y dale a Dios 
las gracias de haberte preservado de infinitas 
culpas en que infaliblemente hubieras caído y 
cayeras según tu inclinación y apetito. ¿Qué 
se puede esperar de la deleznable tierra de 
nuestra naturaleza, sino malezas, abrojos y 
espinas?

Es milagro de la divina gracia no caer 
cada instante en innumerables culpas. 
Escandalizaríamos a todo el mundo si Dios 
continuamente no nos tuviera de su mano.

Te persuadirá el enemigo común, luego que 
cayeres en algún defecto, que no vas bien 
fundado en el camino, que vas errado, que 
no te enmendaste de veras, que no hiciste 
bien la confesión general, que no tuviste el 
verdadero dolor y que así estas fuera de Dios 
y en su desgracia. Y si alguna vez repitieres 
por desgracia el venial defecto, ¡que de 
temores, cobardías, confusiones y vanos 
discursos te pondrá el demonio!

Cuando caes en el defecto o 
negligencia te inquietas o alteras, es 

señal manifiesta que reina todavía en 
tu alma la soberbia secreta. 

Cómo comportarse con los 
defectos y no inquietarse por ellos

Miguel de Molinos



 12  

Te representará que empleas en vano el 
tiempo, en que no haces nada, que tu oración 
es infructuosa, que no te dispones como debes 
para recibir la divina eucaristía; que no te 
mortificas según lo prometes a Dios cada día; 
que la oración y comunión sin mortificación 
es pura vanidad. Con esto te hará desconfiar 
de la divina gracia, representándote tu miseria 
y haciéndola gigante, dándote a entender 
que cada día se empeora tu alma, en lugar de 
aprovecharse, pues se ve con repetidas caídas.

¡Oh alma bendita, abre los ojos y no te dejes 
llevar de los engañosos y dorados silbos de 
Satanás, que procura tu ruina y cobardía en esas 
razones falsas y aparentes!

Cercena esos discursos y consideraciones 
y cierra la puerta a todos esos vanos 
pensamientos y diabólicas sugestiones.

Depón esos temores y ahuyenta la cobardía, 
conociendo tu miseria y confiando en la divina 
misericordia. Y si mañana volvieres a caer, como 

hoy, vuelve más y más a confiar en aquella 
suprema y más que infinita bondad, tan pronta a 
olvidarse de nuestros defectos y a recibirnos en 
sus brazos como amorosos hijos.

Prosigue con lo mismo. Debes, pues, 
siempre que cayeres en algún defecto, sin 
perder tiempo ni hacer discursos sobre la caída, 
arrojar el vano temor y cobardía, sin inquietarte 
ni alterarte, sino conociendo tu defecto con 
humildad, mirando tu miseria; vuélvete con 
amorosa confianza al Señor, poniéndote 
en su presencia y pidiéndole perdón con el 
corazón, y sin ruido de palabras, quédate con 
sosiego en haciendo esto, sin discurrir si te ha 
o no perdonado, volviendo a tus ejercicios y 
recogimiento como si no hubieras caído.

¿No será necio el que habiendo salido con 
otros a correr la joya, por haber caído en 
lo mejor de la carrera se estuviese en tierra 
llorando y afligiendo, discurriendo sobre la 
caída? ¡Hombre! —le dirán—; no pierdas tiempo: 
levántate y vuelve a correr, que el que con 



13

brevedad se levanta y continúa su carrera, es 
como si no cayera.

Si deseas alcanzar el alto grado de la 
perfección y de la interior paz, has de jugar la 
espada de la confianza en la divina bondad de 
noche y de día y siempre que cayeres.

Esta humilde y amorosa conversación y total 
confianza en la divina misericordia has de usar 
en todas las faltas, imperfecciones y defectos 
que con advertencia o sin ella cometieres.

Y cuando caigas muchas veces y te veas 
pusilánime, procura animarte y no afligirte, 
porque lo que Dios no hace en cuarenta años 
lo hace tal vez en un instante con particular 
misterio para que vivamos bajos y humillados y 
para que conozcamos es obra de su poderosa 
mano el librarnos de los defectos.

Quiera Dios también en su inefable sabiduría 
que no solo de las virtudes, pero también de los 
vicios y pasiones con que el demonio procura 
y pretende derribarnos hasta los abismos, 
hagamos escala para subir al cielo: “Ascendamos 
etiam per vitiam et passiones nostras», dice San 
Agustín (Serm. III, Aseen.) Para que no hagamos 

de la medicina ponzoña y de las virtudes 
vicios, desvaneciéndonos con ellas, quiere 
Dios hacer de los vicios virtudes, sanándonos 
con aquello mismo que nos había de dañar. 
Así lo dice San Gregorio: “Quia ergo nos de 
medicamento vulnus facimus, facit ille de vulnere 
medicamentum ut qui virtute percutimur vitio 
curemur». (Lib. XXXVII, cap. 17)

Por medio de las pequeñas caídas nos da el 
Señor a entender que su Majestad es el que 
nos libra de las grandes, con lo cual nos trae 
humillados y desvelados que es de lo que más 
necesidad tiene nuestra altiva naturaleza.

Y así, aunque debes andar con mucho cuidado 
en no caer en ningún defecto ni imperfección, 
si te vieres caído una y mil veces debes usar 
el remedio que te he dado, que es la amorosa 
confianza en la divina misericordia. Esta es el 
arma con que has de pelear y vencer la cobardía 
y los vanos pensamientos. Este es el medio que 
has de usar para no perder el tiempo, para no 
inquietarte y para hacer progreso. Este es el 
tesoro con que has de enriquecer tu alma. Y por 
aquí, finalmente, has de llegar al alto monte de la 
perfección, de la tranquilidad y de la interior paz.



 14  



15

Debemos estar 
conscientes de que 

hay que estar a ritmo con 
el Ritmo Universal; esto 
es muy importante. Si 
ajustamos todos los actos 
de nuestra vida de acuerdo 
con el Ritmo Cósmico, 
estaremos siempre en 
armonía con la Naturaleza 
y con el Infinito, lo cual 
redundará en mayor 
felicidad y que podamos 
alcanzar superiores metas. 
Todo se desenvuelve en la 
Creación sin prisa, pero sin 
pausa.

LA EDAD 
DE HIERRO 
DE LA RAZA 

ATLANTE
29/09/1973



 16  

A la Gran Madre Cósmica, nuestra Divina 
Madre Espacio, Maha Kundalini, se le representa 
con una vestidura azul que simboliza la noche. 
La Gran Obra la hacen los sabios entre los 
misterios de la noche. La noche es importante, 
es lo mejor para trabajar, puesto que de la 
oscuridad nace la luz; de la noche nace el día, 
por eso nuestras vestiduras sagradas son azules, 
así nos colocamos en armonía con la Gran Obra 
Cósmica.

Hermanos míos: los tiempos del fin han llegado 
y estamos en ellos. Por donde quiera se oyen 
guerras y rumores de guerras, por todas partes 
hay violencia y rumores de violencia, por todas 
partes ambiciones desatadas, desesperación y 
muerte; los terremotos se suceden uno tras otro 
por todas las latitudes.

Es obvio, también, que por estos tiempos 
surgirán muchos falsos cristos. Es indudable 
que aquel que verdaderamente tiene encarnado 
al Cristo jamás se exhibe en ninguna forma; ni 
siquiera permite que le llamen así; se cubre con 
el manto de la humildad y la modestia.

Si ustedes vieran a Jesús de Nazaret, se 
quedarían asombrados; prácticamente Él ha 
muerto en sí mismo, y como quiera que ha 
muerto en sí mismo, ya resplandece en él el 
Logos Solar, el Cristo Cósmico; a Él no le interesa 
resaltar; a Él no le interesa subir hasta el tope 
de la escalera; hacerse sentir, descollar; nada 
de eso; tiene una humildad que desconcierta 
y pasa inadvertido, sin que nadie sepa de Él 
nada. Conserva su cuerpo, pero cuando pasa 
entre la gente, la gente ni lo conoce; pasa 
completamente inadvertido; asombra por su 
humildad. Así pues, mis caros hermanos, hay 
que tener mucho cuidado, porque por estos 
tiempos hay muchos falsos cristos; el Evangelio 
lo dice claramente y nosotros debemos saber 
comprenderlo.

En estos tiempos del fin, los terremotos se 
multiplicarán por todos los países de la Tierra 
y no hay remedio; estamos sentados sobre 



17

una caldera que amenaza con estallar; se 
multiplicarán los volcanes.

Es bueno que los hermanos sepan que existen 
cuatro edades para cada raza: la primera siempre 
es la Edad de Oro; la segunda es la Edad de 
Plata; la tercera es la Edad de Cobre y la cuarta 
es la Edad de Hierro. Esto lo representan los 
hindúes perfectamente por medio de la vaca 
sagrada. Al principio de los tiempos, la vaca 
sagrada, la Divina Madre Naturaleza, tenía cuatro 
patas. Parada en sus cuatro patas, simboliza la 
época de la belleza, de la virtud, del equilibrio 
perfecto; es la primera edad. En la Edad de Plata, 
aparece ya la vaca parada sólo sobre tres patas. 
En la Edad de Bronce, aparece la vaca parada 
sólo sobre dos patas. En la última edad, la de 
Hierro, el Kali Yuga, en la que nos encontramos 
en la actualidad, aparece la vaca parada ya 
solamente sobre una pata, apenas sosteniéndose 
y por fin caerá en el Abismo.

Los lemures, en su Edad de Oro, vivieron 
en un estado paradisíaco, feliz. Todavía no se 
dividían en sexos, eran hermafroditas. Los óvulos 
se desprendían en periodos de tiempo muy 
largos; tenían la figura de un huevo grande; no 
había cópula; los seres eran macho-hembra 
sagrados. El ser humano percibía la tercera parte 
de los dos millones de tonalidades del color. 
Los Maestros iban más lejos: percibían todas 
las tonalidades menos una, que sólo percibe el 
Logos. En la actualidad no percibimos ni catorce 
tonalidades. Los lemures, cuando levantaban 
sus ojos al cielo, no veían solo puntos luminosos; 
veían a los seres inefables y a las humanidades 
de otros planetas.

Y la cópula se efectuaba en el interior de los 
templos; el acto sexual se consideraba como 
un sacramento y nadie se atrevía a eyacular 
el licor seminal, ni a efectuar el sagrado oficio 
fuera del templo; para esto, en determinadas 

EN LA EDAD DE PLATA DE LOS LEMURES, VINO LA SEPARACIÓN DE 
LOS SEXOS; ENTONCES YA NO FUE POSIBLE SEGUIR REPRODUCIÉN-
DOSE POR GEMACIÓN, SE NECESITÓ DE LA COOPERACIÓN SEXUAL 
PARA CREAR. 



 18  

épocas, los lemures hacían 
largas peregrinaciones, que son 
antecedentes de los viajes de luna 
de miel. En la Edad de Cobre, en 
el continente Mu, comenzaron a 
surgir ciertos cultos tenebrosos; 
la humanidad palideció en 
espiritualidad. En la Edad de 
Hierro comenzó el Kali Yuga; la 
humanidad fue expulsada de los 
templos. Se comenzó a practicar la 
magia negra.

Después de los lemures vinieron 
los atlantes. Inventaron máquinas 
muy superiores a las actuales; en 
la ciencia hicieron prodigios; la 

ciencia de los trasplantes fue superior a la actual; 
hubo individuos que vivieron miles de años 
gracias a esa ciencia. Se trasplantaban incluso 
los cerebros. Ketabel, la de los tristes destinos, 
se hizo terriblemente famosa porque estableció 
la antropofagia. Los jóvenes eran inmolados a 
los dioses; los magos científicos transplantaban 
no solo las glándulas, sino los poderes tácticos y 
hormonales de dichas glándulas. De esta manera, 
esta reina vivió miles de años.

Hubo terribles magos negros lemuroatlantes; 
Orhuarpa, uno de estos, formó un ejército 
contra Noenrra, emperador que gobernaba una 
gran nación atlante. Durante el día, Orhuarpa 
combatía y, durante la noche, ejercitaba sus 
tenebrosos poderes. El Maestro Moria, cuando 
vio todo eso, tomó cuerpo, se puso frente a 
un gran ejército y emprendió la marcha contra 
Orhuarpa, mediante el uso de la espada y las 
fuerzas de la Logia Blanca. Sitió la ciudad de 
Tollan, la de las siete puertas de oro macizo, 
y tomó el castillo en que Orhuarpa se había 
refugiado, prendiéndole fuego. Pero no terminó 
todo allí; era la Edad del Kali Yuga. Orhuarpa, 
que era un despierto, viendo todo eso, volvió 
a tomar cuerpo y, cuando tuvo edad de 
combatir, volvió a la lucha. Entonces el Logos 
ordenó al Manú Vaivasvata que saliera de la 
Atlántida por donde quiera que hallara tierra 
seca, con todas las fuerzas de la Logia Blanca. 
Orhuarpa quedó solo, dueño de la situación, 



 -   19

apegarse a los bienes materiales; 
todo desaparecerá. El péndulo 
del reloj del viejo Saturno ya no se 
mueve, simbolizando que el tiempo 
se ha vencido; a un lado está la 
muerte; todo Kali Yuga termina en 
el abismo. Lo único que podemos 
hacer es aprovechar el poco tiempo 
que nos queda. Yo les pregunto: 
¿qué es lo que van a hacer con 
esos cuerpos antes de que se 
los trague la sepultura? Pueden 
ustedes perderlos en cualquier 
terremoto. Me parece que lo mejor 
que pueden hacer es transmutar lo 
mejor que hay en el cuerpo, que es 
la energía creadora, para crear los 
Cuerpos Superiores Existenciales 
del Ser. Sería lamentable perder el 
cuerpo sin haberse autorrealizado 
a fondo. Hay que estar dispuestos 
a jugarse la última carta por la 
autorrealización íntima del ser; es 
para lo único que vale la pena vivir. 
Si pensáis que es para conseguir 
algunas cosas materiales, unas 
cuantas haciendas, unas cuantas 
casas, unos cuantos ranchos o algo 
por el estilo, estáis completamente 
equivocados; estos no son tiempos 
para eso, eso más bien lo hubierais 
pensado en existencias anteriores. A 
estas horas deben contentarse con 
su comidita y con un techito para 
no sufrir de frío y eso es todo. ¿De 
qué sirve tener bellas mansiones o 
edificios, si todo eso se va al suelo?

Respuesta: La Logia Blanca 
ayuda a los que verdaderamente 
están en el camino; pero los que no 
están, los que no quieren, los que no 
desean estar en el camino, ¿para 
qué ayudarlos? Árbol que no da 
fruto es cortado y echado al fuego.

con toda su gente. Entonces 
los terremotos empezaron a 
sucederse uno tras otro. Hubo 
una gran revolución de los 
ejes de la Tierra, los océanos 
cambiaron de lecho y comenzó 
la catástrofe. Las multitudes 
de Tollan, entre el fuego y 
las llamas, se presentaron 
en el templo y le pedían al 
gran sacerdote Ramu que 
los salvara. Era de admirar 
esa gente, con tantas joyas y 
riquezas, llorando y suplicando, 
pero Ramu les contestó: “Ya os 
lo había dicho, que pereceríais 
a causa de vuestros pecados, 
con vuestros esclavos, vuestras 
mujeres y vuestros hijos; de 
vuestras cenizas se levantará 
una nueva raza (la Aria), pero si 
esta hace lo mismo que vosotros 
hicisteis, le sucederá lo mismo”.

Ahora bien, mis caros 
hermanos, en la actualidad 
estamos nuevamente en la 
Edad de Hierro, en el Kali Yuga. 
Las guerras se multiplicarán, 
habrá hambres, miseria, 
enfermedades jamás vistas. 
Se abusará del átomo y habrá 
una reacción en cadena. Un 
planeta gigantesco chocará 
con la Tierra inevitablemente; 
ocasionará terremotos y olas 
gigantescas. La radiación de 
ese planeta quemará todo lo 
que tenga vida. Los aztecas 
ya lo predijeron: “Los hijos del 
Quinto Sol perecerán por el 
fuego y los terremotos”.

Toda raza termina con una 
catástrofe. El mal del mundo 
es tan grande que ya llegó 
hasta el cielo. De nada sirve 



 20  



21

LA INFLUENCIA DE LOS ANILLOS 
DE ALCIONE

Pongan el máximo de atención...Pongan el máximo de atención...

CONFERENCIA V. M. SAMAEL 
FIELMENTE TRANSCRITA

AÑO 1977

Ante todo, es necesario saber que desde el año 1962, 4 
de febrero, entre las dos y tres de la tarde se inició la 
era de Acuario, del aguador. Hubo un acontecimiento 

que Uds. recordarán en sus memorias. Me refiero a aquel 
congreso de mundos, de planetas, que se encontraron 
precisamente en la constelación del Aguador.



 22  

Fue verdaderamente un embotellamiento del 
tránsito celeste. Un encuentro de mundos. Hubo 
un eclipse de sol y de luna.

Hacía muchos años que veníamos nosotros 
hablando de tal evento cósmico y habíamos 
dado hasta la hora. Habíamos aseverado 
juiciosamente que tal acontecer tendría lugar el 
4 de febrero de 1962, entre las dos y tres de la 
tarde; hecho que sucedió concretamente.

Teníamos como 15 o 20 años de venir diciendo 
lo mismo. De manera que cuando el hecho 
acaeció, cuando el acontecer llegó, a ninguno 
de los hermanos del movimiento gnóstico 

internacional le cayó de nuevo. Únicamente 
vieron confirmado lo que se había dicho con 
tanta anticipación.

Pero eso no es todo; desde aquella fecha algo 
más está por acontecer. Ya sabemos que Acuario 
está gobernado por Saturno y Urano y que es 
completamente revolucionario.

Saturno está alegorizado en la alquimia por 
el cuervo negro, “el regreso al caos primitivo, 
original”.

En cuanto a Urano, está perfectamente 
demostrado que es rebelde ciento por ciento, 
revolucionario, catastrófico.

En esta cuestión relacionada con las estrellas, 
hay acontecimientos, hay sucesos que bien vale 
la pena conocer.

Mucho dijo sobre Alcíone y cito a Krishnamurti; 
en alguna forma lo relacionó con aquella 
estrella. Esto es profundamente significativo. 

UN CONGRESO DE MUNDOS TAL COMO 
ACAECIÓ, EN LA FECHA Y AÑO, A ESA 
HORA, NO SE DA TODOS LOS DÍAS, SINO 
ÚNICAMENTE CUANDO SE INICIA UNA 
NUEVA ERA. ASÍ PUES, HECHOS SON 
HECHOS Y ANTE LOS HECHOS TENEMOS 
QUE RENDIRNOS.



23

Se ha hablado mucho sobre Alcíone y esto nos 
invita a la reflexión. Alguna vez en los mundos 
superiores, hube de platicar con él ampliamente. 
Entonces pude evidenciar que sí, en verdad es 
un adepto de la gran fraternidad blanca.

Alcíone es un sol bastante interesante. 
Alrededor de ese sol giran otros tantos 
soles. Se ha dicho que el sol que nos 
alumbra es el 7º sol que gira alrededor de 
Alcíone. No lo admitirán, naturalmente, 
los sabios de la ciencia oficial, pero los 
esoteristas no ignoramos la realidad de lo 
que significa ese gran sol.

Hay un gran juego de mundos alrededor 
de Alcíone. Son 7 soles y cada uno de 
ellos alumbra y da vida a los planetas y 
satélites que giran en su respectiva órbita. 
No podemos negar que este sol que nos 
alumbra tiene su grupo de mundos, a los 
cuales alumbra y da vida.

Cuando uno comprende la forma en 
que se organizan los sistemas de soles 

y cómo giran éstos 
alrededor de sus centros 
gravitacionales, pues 
avanza mucho sobre el 
terreno del conocimiento.

Las Pléyades han sido 
citadas por las sagradas 
escrituras, por la Biblia y 
por muchas enseñanzas 
de tipo esotérico. Alcíone 
es precisamente el Sol 
principal de Las Pléyades 
y a su alrededor gravitan 
7 soles, siendo nuestro sol 
el 7º que gira alrededor 
de Alcíone. Cada Sol es 
el centro de un sistema 
solar y Alcíone es el 
centro de 7 sistemas 
solares. Esto nos invita a 
reflexionar un poco.

Recordemos a Saturno 
con sus grandes anillos de piedra, arena, 
meteórica o roca, etc., etc. Estos anillos están 
limitados exclusivamente a Saturno. Más, es 



 24  

bueno saber que Alcíone 
también tiene sus anillos. 
Estos en sí mismos son más 
grandes que los de Saturno y, 
a diferencia de los de Saturno, 
que están constituidos de roca, 
piedras meteóricas, arena y 
materiales de distinta especie, 
los de Alcíone indudablemente 
forman un todo único y son 
radioactivos. Están constituidos 
por radiaciones.

¿Pero a qué clase de 
radiaciones me quiero 
referir? Sencillamente, a las 
radiaciones que resultan del 
fraccionamiento del electrón. 
Los electrones fraccionados 
liberan energía. Un tipo de 
energía que algunos autores 
llaman «manásica». Este 
término es sánscrito y de 
alguna manera se relaciona 
con el manas inferior o mente 
inferior, o con el manas 
superior o mente superior. Tales 
electrones liberan un tipo de 
energía desconocida.

Si el animal intelectual, 
equivocadamente llamado 
hombre, pudiera desintegrar 
los electrones como desintegra 
el átomo, obviamente, estaría 
preparado para provocar una 
catástrofe, que no solamente 
afectaría la parte tridimensional 
de Euclides, sino aún más. 
Afectaría a las regiones 
sefiróticas de Hod, o mundo 
de las emociones, o a Netzach, 
mundo de la mente, o tal vez 
hasta Tipheret, mundo de las 
causas naturales. Esas regiones 
sufrirían grandes daños.



25

Si algún loco de los terrícolas pudiera desintegrar el 
electrón, tendría una energía diferente a la que resulta del 
fraccionamiento de los átomos. Energía aún más terrible 
que la energía de la bomba H o cualquier otro elemento 
mortífero. Afortunadamente, los científicos aún no son 
capaces de fraccionar el electrón y aprovechar la energía 
encerrada en ellos.

En Alcíone, se dan casos en que los electrones son 
fraccionados, destruidos. Liberan un tipo de energía 
desconocido, diferente a los rayos catódicos, rayos X o 
rayos N.

Por allá, por los años de 1974, tres astronautas que 
gravitaban alrededor de la Tierra informaron de un tipo de 
radiación, o un tipo de energía desconocida, insospechada 
para la ciencia oficial.

Obviamente, desde 1962, específicamente desde el 
4 de febrero del citado año, nuestro planeta Tierra y, 
en general, todo el sistema solar ha estado a punto de 
entrar en los terribles anillos de Alcíone. Tales anillos se 
extienden a unos cuantos años luz; son inmensamente 
descomunales.



 26  

Más, si fuese el sol el primero en entrar de acuerdo con los 
cálculos que se han hecho, tal radiación interferiría con los 
rayos solares y por este motivo habría una oscuridad que 
duraría 110 horas, después de lo cual todo se normalizaría 
y, a diferencia de la primera, en que todo parecería un gran 
incendio, en este segundo caso, las tinieblas envolverían a 
la tierra, pero realmente no habría tinieblas, porque todo 
estaría salpicado de luces. Les daríamos una idea de una 
lluvia de estrellas, sobre la faz de la Tierra. Después, todo 
volvería a normalizarse. De todas maneras, ya nuestra Tierra 
metida dentro de los anillos de Alcíone estará sometida a 
una vibración muy especial.

Las moléculas, sean éstas de hierro, fósforo, calcio, 
cobre, nitrógeno, carbono, almidón, etc., etc., etc., serían 
completamente modificadas debido a la radiación. Esto 
implica, como Uds. verán, un cambio en la materia.

SIN EMBARGO, EN UN MOMENTO 

DADO, NUESTRO SISTEMA SOLAR 

ENTRARÁ EN LOS ANILLOS DE AL-

CÍONE, LO QUE HABRÁ DE SUCE-

DER; MUY POCOS LO SOSPECHAN.

SI LA TIERRA ENTRA PRIME-

RO, ESTÁ DICHO POR PAUL 

OTTO HESSE, PARECERÍA TODO 

COMO UN GRAN INCENDIO, 

COMO UN VERDADERO FUE-

GO PICTÓRICO DE LUCES.



27

Creen los hombres de ciencia que conocen 
la materia, pero realmente no la conocen. El 
concepto que se tiene sobre la materia no pasa 
de ser eso, un concepto y nada más. La materia 
como substancia es desconocida para los físicos.

No digo que la materia meramente física 
no pueda destruirse, pero la substancia en sí 
misma, ese famoso hiaster que, después de la 
gran noche cósmica, reposa entre las tinieblas 
profundas del abismo o espacio sin fondo, eso 
no lo conocen los científicos modernos.

Los átomos ofrecen muchas sorpresas. Los 
científicos nada saben sobre los átomos antes 
de la existencia, y mucho menos podrán saber 
de los átomos cuando el universo deje de 
existir. Los átomos ofrecen muchas sorpresas 
que el hombre de ciencia, física nuclear, ni 
remotamente sospecha.

Los átomos llevan en su interior eso que los 
hebreos llaman «partículas ígneas», hachín 
o «almas ígneas». Esas almas ígneas son 
formidables. Sin ellas no podrían los átomos 
procesarse en la constitución viva de la materia.

Así que en realidad, de verdad, nadie conoce 
los poderes de, por ejemplo, unos cuantos 
granos de arena. Podríamos estar seguros de 
que nadie sabe los poderes allí encerrados y de 
lo que son capaces.

Los hachín, o almas ígneas, están encerradas 
en cada átomo. Los grandes magos de Oriente 
saben trabajar con esas partículas ígneas de los 
átomos y, en el caos, esos átomos impulsados 
por las partículas ígneas, obviamente, desarrollan 
poderes formidables que ni remotamente 
sospechan los científicos modernos.

No se extrañen, pues, de lo que digo: Las 
radiaciones ígneas o radiaciones vivificantes 
de los átomos de Alcíone vengan a alterar las 
moléculas de la Naturaleza.

Esta radiación, envolviendo la Tierra, será 
terrible, tan terrible que no volverá a haber 

noche durante 2000 (dos mil) años. Toda la 
Tierra quedará envuelta en tal radiación que 
no será necesaria la luz del sol para poder ver. 
Esta radiación iluminará hasta las cavernas más 
profundas y durante dos mil años no habrá 
noche, sino un gran día continuo sin noche. 
Así está escrito y los mejores sabios están de 
acuerdo en ello.

Obviamente, los hombres de ciencia no lo 
aceptarán. Lo que nosotros estamos afirmando 
enfáticamente hoy, de ninguna manera lo 
aceptarán, porque no comulga con sus dotes 
cientifistas, pero esto es una realidad.

Este acontecimiento se sucede cada 10 000 
(diez mil) años. Ha sucedido anteriormente y 
volverá a suceder, porque obedece al tránsito 
celeste y forzosamente nuestro sistema solar 
tiene que pasar por los anillos de Alcíone.

Algunos podrán decir que Alcíone está muy 
lejos, que se trata de una Pléyade y que nada 
tiene que ver con nuestro sistema solar. Es muy 
bonito hablar así, en forma ignorante. Pero la 
realidad es que el sol que nos alumbra forma 
parte de Alcíone y es el 7º. Se trata de un 
sistema de soles que giran alrededor de Alcíone.

El evento antes citado se procesará o durará 
2.000 (dos mil) años. La radiación de los anillos 
de Alcíone ejercerá una influencia específica 
sobre la rotación de nuestro planeta. Esto 

Los organismos de todos los seres serán 
modificados, igual plantas que animales, etc., 
etc., etc.

Muchas plantas que hoy no existen, muchas 
especies animales cuyos gérmenes están 
latentes, en el fondo de los mares, o en las 
rocas, o en las montañas más apartadas, 
serán vivificadas por la radiación y, como 
consecuencia o corolario, vendrán a tomar 
existencia.



 28  

significa que la velocidad de rotación sobre su 
eje se hará más lenta y, como consecuencia 
o corolario, nuestro mundo seguirá girando 
alrededor del sol en una órbita más amplia. Se 
alejará un poco más del centro solar.

La verticalización de los ejes de nuestro 
planeta con respecto a la elíptica será un hecho 
concreto.

Los polos se están deshielando debido a la 
desviación de los ejes de la tierra. Eso ya está 
demostrado. Hoy en día, el polo magnético ya 
no coincide con el polo geográfico.

Con la radiación terrible de Alcíone, los polos 
precipitarán su desviación.

Dijo el conde de Saint Germain: «Lo 
primero en alterarse serán las estaciones de 
primavera y verano», cosa que Uds. pueden 
ver perfectamente. Esta primavera ha tenido 
de todo menos de primavera (año 1977). En 
plena primavera hemos tenido que soportar frío. 
También el verano no ha sido lo mismo; parece 
que las estaciones están llamadas a desaparecer.

Los polos se están deshielando y con la 
radiación de Alcíone se precipitará. Los hielos 
invadirán todo el Norte y todo el Sur; solamente 
la zona ecuatorial se hará soportable.

¡Viene una nueva glaciación!

La Tierra ya ha soportado otras glaciaciones 
anteriormente y viene una nueva. El frío que 
hubo hace poco en los EE. UU. fue como nunca 
antes se había visto.

¿Cuándo será que nuestra Tierra, o mejor 
dijéramos nuestro sistema solar, va a penetrar en 
los terribles anillos de Alcíone?

¿Cuándo será que empecemos a cruzar ese 
anillo que cada 10,000 años tenemos que 
cruzar?

Ningún científico podría decirlo. Realmente, es 
impredecible. Pero desde 1962 se está a punto 

de entrar en él. No debe sorprendernos que 
de un momento a otro ya entremos al anillo de 
Alcíone.

Me remito a los hechos: Los tres astronautas 
que en 1974 estuvieron en órbita alrededor de la 
Tierra, quienes informaron de un tipo extraño de 
radiación.

Vendrá un cambio terrible en la naturaleza. Eso 
es obvio: sumersión de los continentes actuales, 
surgimiento de otros nuevos, etc. Pero el colmo 
de los colmos habrá de suceder con la llegada 
de Hercólubus. El acontecimiento de Hercólubus 
va precedido de la entrada de nuestro planeta 
Tierra en el anillo de Alcíone. Será entonces 
cuando vendremos a comprender que la materia 
física no siempre es la misma.

Si Uds. creen que la materia física, esta que 
compone nuestro mundo, estuvo siempre 
con las mismas fórmulas matemáticas, están 
completamente equivocados. Fue distinta en 
la época polar, hiperbórea, lemúrica, atlántida; 
ahora, al cruzar por el anillo de Alcíone, sus 
fórmulas matemáticas cambiarán totalmente.

RESULTADO: Los elementos que hoy puedan 
servir para la medicina, por ejemplo, ya no 
servirán.

Las fórmulas que se utilizan para tratar a los 
vegetales resultarán superfluas.

Las fórmulas para los animales quedarán fuera 
de onda, como se dice. Los conocimientos de 
la física contemporánea serán el hazmerreír de 
todo el mundo.

Todo lo que en química actual se está 
enseñando, dentro de pocos años con la entrada 
a la radiación de Alcíone, resultará inútil, porque 
ya la química cambiará de fórmulas.

Una vez más evidenciaremos la ley del 
péndulo.

Estamos empezando el gran ciclo de las 
transformaciones que se inició el 4 de febrero 



29

de 1962, entre las 2 y 3 de la tarde, a despecho 
de lo que digan aquellos tercos. Nosotros nos 
remitimos a los hechos. Nunca había habido una 
concentración más grandiosa en el cielo que la 
del 4 de febrero de 1962.

No nos sorprendamos, pues, de que de un 
momento a otro nuestro sistema solar entre en 
los anillos de Alcíone. Debemos prepararnos 
desde ya. Muchos no podrán resistir la radiación 
y morirán.

La materia física se hará más radioactiva, más 
fosforescente; esto resultará en alguna forma 
como ayuda para nuestro trabajo.

Es claro que nosotros debemos estar 
revisando nuestra conducta diariamente. 
Debemos volvernos más reflexivos, más 
cuidadosos con nuestros juicios críticos y, 
muy especialmente, más atentos con nuestras 
emociones negativas.

En el terreno mismo de la psicología, 
encontramos mucho desorden en las gentes. 
Todo el mundo es arrastrado por las emociones 
negativas y esto es gravísimo. No hay nada más 
dañino para el desarrollo interior profundo que 
las emociones negativas.

Cuando Uds. sean asaltados por una 
emoción negativa, exprésense de ella lo 
mejor posible. Si una emoción negativa ha 
llegado, una emoción negativa de envidia nos 
está carcomiendo hasta la médula del hueso; 
expresémonos de ella en forma armoniosa, no 
en favor de la envidia, sino del bien ajeno.

Si una emoción de ira nos está sacudiendo 
en un instante dado, hablemos con una dulzura 
extraordinaria, y en vez de sentirnos molestos 
por aquello que nos ha herido, hablemos en 
bien de aquel que nos ha ofendido; así no 
seremos heridos internamente.

No es cosa fácil expresarse bien cuando se 
tiene una emoción negativa. Pero así debe ser.

Si tenemos una emoción de enojo porque 

alguien nos ha molestado, hablemos con amor 
y en bien de aquel que nos ha molestado.

Es claro que no debemos quedarnos en la 
superficie.

Necesitamos eliminar aquellos elementos 
indeseables psíquicos que de momento en 
momento nos han producido una emoción 
negativa, sea de ira, envidia, odio, lujuria, 
orgullo, etc., etc., por lo menos eso, mientras 
eliminamos los agregados que nos han 
producido las emociones. Así no seremos 
heridos.

Incuestionablemente, este mundo de 48 leyes 
está a punto de entrar en los anillos de Alcíone. 
Todo el mundo está sacudido por emociones 
negativas y nada puede ser más contagioso que 
ellas.

Existen bacterias y virus, de ello no hay 
ninguna duda. Las bacterias originan muchas 
enfermedades; esto está demostrado en los 
tubos de ensayo.

En cuanto a los virus patógenos, son 
infinitamente pequeños y, por tanto, más 
dañinos. Veamos, por ejemplo, el virus del 
cáncer; aunque algunos piensen que no se ha 
logrado aislar, tenemos que informar que en 
Israel ya se aisló. No sabemos con qué nombre 
fue bautizado.

Nosotros lo bautizamos con el nombre de 
«cancro» y habíamos hablado ampliamente 
de él. Es tan pequeñito, que se necesita un 
poderoso microscopio electrónico para poderlo 
estudiar.

En todo caso, los virus por ser tan pequeños 
resultan más peligrosos, más contagiosos.

Sin embargo, las personas negativas o de 
emociones negativas resultan más contagiosas 
que los virus y bacterias. Esas gentes 
refunfuñonas, llenas de envidia, que a todas 
horas están fastidiando, esas gentes llenas de 
morbo a cada instante, esas gentes que tienen 



 30  

complejo de persecución, hechizadas, que todo 
el mundo las odia, son negativas y contagian a 
los grupos, a los demás.

En nuestro trabajo, aislamos a tales personas. 
Si no comprenden, si se sienten molestas y 
piensan que no se les quiere, se equivocan; se 
les ama y se les insinúa que traten de volverse 
positivas, simpáticas, magnéticas. Se les brinda 
la oportunidad de nuestros estudios, pero se les 
aísla en cierto sentido, porque son peligrosas 
para los grupos.

Una persona negativa puede contagiar a otras 
personas negativas y, si dicta una conferencia, 
contagia a miles de personas. Son más 
peligrosas, miles de veces más peligrosas, que 
los virus y bacterias.

Hay que especificar quiénes son las personas 
negativas y cuáles son las emociones negativas. 
No basta con decir que fulano es una persona 
negativa o sutano; no, hay que especificar 
quiénes son los negativos.

Si una persona está todo el día gritando, 
refunfuñando, vociferando, ¿será positiva o 
negativa? Si una persona está en el esoterismo y 
a todas horas se siente hechizada, embrujada, y 
su vida se desenvuelve en concepto de él, ¿será 
positiva o negativa?

Si una persona es tremendamente lujuriosa y 
su vida se procesa en razón de la lujuria, si está 
llena de espantosas emociones y ve en cada 
persona del sexo opuesto una oportunidad 
sexual, ¿qué diríamos de esta persona? Si 
una mirada del sexo opuesto lo agita y eso es 
suficiente para que a todas horas esté con su 
lujuria, ¿qué podríamos pensar? Obviamente, se 
trata de una persona negativa; esa persona viene 
a infectar a otras personas. Claro que sí.

Si una persona anda de instante en instante con 
emociones negativas, infecta a todo el mundo. El 
iracundo que a todas horas truena y relampaguea, 
infecta a otros con su ira. Una persona que a todas 
horas se siente perseguida es negativa.

Me viene a la memoria el caso de un amigo 
mío, que tenía la costumbre de ponerse las 
manos debajo de la faja del pantalón. Un sujeto 
se le acercó, pistola en mano, y le dijo: 

«¿Qué se trae Ud. conmigo? 

Mi amigo le contestó: «¡Nada!» 

Y ¿por qué tiene las manos así? 

Es una costumbre que yo tengo, Sr. —contestó 
mi amigo—. 

“¡Ah! “Bueno” —exclamó el otro—, 
“dispénseme, es que traigo cola” (ira).

He ahí un ejemplo de alguien negativo que 
contagia a todo mundo.

Gentes así tienen que apartarse de los grupos; 
no entienden, o no comprenden, que son 
negativos. Creen que uno no los ama y se les 
ama sencillamente; son gentes contagiosas e 
impiden el desarrollo interior profundo del Ser.

He aquí la parte grave. Es necesario que 
nosotros nunca nos dejemos llevar por 
emociones negativas, desde el punto de vista 
psicológico.

Se tiene el anhelo de poder visitar o entrar en 
las regiones sefiróticas del espacio. Una cosa 
es captar un sefirote y otra cosa es penetrar en 
ella. Obviamente, los sefirótes son atómicos y 
nosotros, como gnósticos, tenemos que penetrar 
en el árbol de la vida.

Debemos saber que hay distintas regiones 
sefiróticas en el espacio; penetrar en ellas es 
maravilloso. ¿Cómo podríamos entrar en la 
región cabalística de Hod si no tenemos un 
cuerpo psicológico? Existen desdoblamientos 
psicológicos. Los diversos agregados 
psicológicos en un instante dado pueden 
integrarse para penetrar en el sefirote Hod, pero 
sería una entrada muy subjetiva; no tendría la 
objetividad que cuando se ha creado el segundo 
cuerpo. Crear un cuerpo para esas emociones. 
¿A qué clase de emociones me refiero? Son las 



31

emociones superiores. Las emociones inferiores 
son obstáculos para la experiencia de lo real y 
para el crecimiento anímico del Ser.

Si queremos crear un segundo cuerpo, 
para entrar en la región sefirótica de Hod, 
es obvio que no debemos gastar nuestras 
energías torpemente, dejándonos llevar por las 
emociones negativas, sean de violencia, odios, 
celos, orgullos o de lo que sea. Si se gastan sus 
energías en emociones inferiores, ¿con qué 
energía se va a crear el cuerpo psicológico? ¿De 
qué manera? Sí las está gastando.

Para crear el cuerpo psicológico es necesario 
ahorrar las energías. Para explorar después 
esas regiones de Hod. (Se nos ha dicho que 
esas inmensas regiones están gobernadas por 
seres inefables, por seres solares; ejemplo: los 
Beni-Elohim, los hijos de Dios que moran en tan 
vastas y profundas regiones). Solo el que ahorra 
energías puede penetrar a las profundidades 
de Hod. En los misterios de la vida y la muerte 
no sería posible penetrar o tener acceso sin el 
kabalista Hod. Eso es obvio.

Empecemos por ahorrar la energía. Cuando 
una emoción negativa nos sacude, bien vale la 
pena que nosotros conozcamos qué clase de 
agregado psicológico la ha producido y, después 
de haberlo observado en acción, someterlo a 
la técnica de meditación para desintegrar tal 
agregado. ¿De lo contrario, cómo haríamos?

Lo más grave es que las emociones negativas 
vuelven mentiroso al ser humano. La mentira 
produce una conexión equivocada porque la 
energía del Anciano de los Días fluye armoniosa 
y perfectamente a través de los diez sefirotes 
de la kábala hebraica, hasta llegar a Malchut, el 
reino, la persona física, psico-física. El mentiroso 
se conecta mal, produce una dislocación 
intencional de su mente; como consecuencia 
surge la mentira. Una conexión equivocada. Se 
puede ser mentiroso por una emoción negativa, 
que nos vuelve calumniadores y mentirosos, o 
se puede ser mentiroso conscientemente y a 

voluntad. En todo caso es una conexión negativa 
de la mente con los centros superiores del Ser. 
Se produce una dislocación de la mente con los 
centros superiores del Ser.

Se debe decir la verdad cueste lo que cueste 
y salga como salga. Decir la verdad y nada más 
que la verdad es la cruda realidad de los hechos.

Las emociones negativas vuelven mentirosas a 
las personas.

El karma de los mentirosos es la 
monstruosidad: Niños que nacen con dos 
cabezas, deformes, se han conectado mal con 
los centros superiores del Ser. Consecuencia: 
vienen a la existencia con cuerpo deforme. He 
ahí la mentira.

Debemos poner mucha atención a esta 
cuestión.

Cuando se ha formado un segundo cuerpo 
psicológico que nos permite entrar a las 
regiones sefiróticas de Hod, se puede evidenciar 
por sí mismo lo que es la mentira, la falsedad.

Michael se dice que es el regente de tal Séfira 
y es obvio que él resplandece maravillosamente 
en esa región.

¿Cómo podríamos explorar esas regiones 
si somos mentirosos? ¿Sí somos víctimas de 
las emociones negativas? Obviamente, no es 
posible.

¿Cómo podríamos explorar las regiones de 
Netzach si no nos conectamos correctamente 
con los centros superiores del Ser?

Para explorar la región de Netzach, se necesita 
haber creado un cuerpo psicológico mental. De 
lo contrario, es imposible.

Nadie puede crear un cuerpo psicológico si se 
deja llevar por las emociones negativas. No habría 
energía suficiente como para poder crear una 
mente individual, que nos permitiera explorar las 
regiones psicológicas de la mente universal.



 32  

Para poder explorar las regiones de Hod o 
Netzach, se necesita aprender a decir la verdad 
y nada más que la verdad, y nadie puede decir la 
verdad cuando se deja llevar por las emociones 
negativas.

Necesitamos obedecer al Padre y quienes 
se dejan llevar de las emociones negativas no 
obedecen al padre. El Padre es la Verdad y nada 
más que la Verdad. Para obedecer al padre, 
las conexiones deben ser perfectas. Debe uno 
aprender a conectarse con el Padre en forma 
armoniosa, correctamente.

Aquel que ha llegado a formar el cuerpo de la 
voluntad consciente, obviamente, ha aprendido 
a obedecer al Padre. Todos en el fondo tenemos 
al Anciano de los Días, tal como lo menciona Ben 
Hod Chain, gran kabalista, pero son pocos los 
que saben obedecer al Anciano de los Días. Uno 
no puede obedecer al Anciano de los Días si no 
hace la voluntad del Padre. No hace la voluntad 
del Padre quien miente. No hace la voluntad del 
Padre quien se deja llevar por las emociones 
negativas. Así pues, mis caros hermanos, es 
necesario aprender a vivir sabiamente. Necesario 
es aprender a explorarnos, a auto-observarnos 
mejor.

Vamos, pues, a entrar ahora en una época 
extraordinaria. La gran selección ha comenzado; 
no toda la humanidad que puebla la faz de la 
Tierra servirá para semillero de la gran futura 
sexta raza que habrá en el mundo futuro. Una 
vez que la Tierra entre en el anillo de Alcíone, se 
evidenciará más todo aquello que nosotros, los 
trabajadores de la gran obra, hemos dicho.

El árbol de la vida es la médula espinal. El árbol 
de la sabiduría son los diez sefiroth, con cuyos 
creadores veintidós arcanos mayores, letras, 
sonidos y números; el Logos creó el universo.

Del Ain Soph emana toda la creación, pero la 
creación no es igual, ni en esencia ni en potencia, 
al Ain Soph. La primera emanación del Ain Soph 
es el inefable Anciano de los Días, que es el Ser 
de nuestro Ser, el Padre y Madre en nosotros.



Este principio de conciencia debe aprender a recordarse a sí mismo, es decir, recordar 
ahora todas las manifestaciones de su cuerpo físico y sus relaciones con él. No hay otra manera de 
conseguir que la memoria se conserve en un tiempo distinto.

Luchando por la conciencia durante la vida corporal, nos encontramos así en la situación de un 
hombre que va en una pequeña embarcación a la deriva, que ha empezado a hacer agua, y que 
trata de aprender a nadar en tanto la embarcación no se hunda, pues sabe que será demasiado 
tarde cuando esto suceda. Este poder de “nadar” en otro mundo, esta adquisición de un principio 
permanente de conciencia, está relacionado con la creación intencional de un alma.

LA SEPARACIÓN
POR EL 

SUFRIMIENTO 
CONSCIENTE

Extractos del libro: La teoría de la vida eterna.
Rodney Collin

La preparación 
para la tremenda 
empresa de 

permanecer consciente 
a través de la muerte 
debe consistir en 
hacerse intensamente 
consciente de sí mismo 
durante la vida. Algún 
principio de conciencia 
debe haber ya emergido 
del cuerpo, y haberse 
logrado al estudiar todas 
las manifestaciones 
de ese cuerpo en 
forma objetiva en las 
condiciones favorables 
de la existencia física, 
antes de que se plantee 
la cuestión de la 
conciencia de sí mismo 
en la muerte. 



 34  

Dejando a un lado por el momento el ejemplo 
de los grandes místicos y maestros religiosos, 
podemos ver claramente que es éste el 
camino que ha sido hollado por muchos de 
los más grandes escritores, artistas y músicos, 
cuyo secreto no podremos comprender si no 
admitimos esa posibilidad.

En las obras de Shakespeare, por ejemplo, 
sentimos un tremendo “crescendo” de 
comprensión por todas las debilidades, 
pasiones, luchas, aspiraciones y sacrificios de los 

hombres, que solamente pudieron surgir del 
descubrimiento de todos los aspectos de la 
naturaleza humana en él mismo, es decir, de 
su autoconciencia. 

Al mismo tiempo, al percibir y expresar 
tan vívidamente todas las pasiones mortales, 
sentimos que algo en Shakespeare se ha 
separado gradualmente de ellas, recordándolas 
todas y, sin embargo, permaneciendo aparte 
de ellas. En “Julio César”, “Macbeth”, “Hamlet”, 
vemos retratado con muchos rostros a ese 
mismo hombre que vive a través de los más 
grandes sufrimientos y tragedias que la vida 
puede traer y en el cual, sin embargo, algo 
comienza ya a existir aparte de ellos y aparte de 

sus propios sentimientos humanos respecto a 
ellos. Es este mismo poder el que da a todos sus 
personajes su curioso sentido de inefectividad, si 
se miden por los patrones mundanos comunes. 
Se mueven ya en un camino diferente del 
resto de la humanidad, sus vidas carecen ya de 
sentido desde el punto de vista de los resultados 
mundanos; pues comienzan a recordarse a sí 
mismos.

Un ejemplo más vívido aún puede encontrarse 
en la larga serie de autorretratos de Rembrandt, 
los que, tomados en conjunto, se acercan al 
retrato del “cuerpo largo” del hombre, por 
lo menos tanto como cualquier intento en el 
arte o en la literatura. Desde muy temprano 
encontramos a Rembrandt tratando de “verse 
a sí mismo” y registrando, con una objetividad 
terrible, momentos de temor, de estupidez, de 
alegría desbordante, o cuando se sorprende a 
sí mismo enteramente desprevenido y perdido 
en una inconciencia casi bestial. Gradualmente 
logra separarse a sí mismo más y más de esas 
manifestaciones humanas de Rembrandt, hasta 
que en los últimos autorretratos parece ver el 
total del hombre desde el exterior. Se tiene una 
impresión irresistible de que el reconocimiento 
se ha separado de la frágil humanidad y que 
Rembrandt se recuerda a sí mismo en una forma 

WILLIAM SHAKESPEARE REMBRANT



35

enteramente distinta a aquélla en que lo hacen los hombres 
comunes.

Hay otro aspecto de este mismo proceso. Evidentemente, 
uno de los requisitos para escapar de ciertas y determinadas 
condiciones de la vida, ciertas limitaciones físicas, es que todas o 
la mayor parte de las posibilidades inherentes a esas limitaciones 
deben primeramente cumplirse. Los hombres ordinarios están 
condenados a la repetición de sus vidas porque todavía no han 
comenzado a hacerse conscientes de las posibilidades que esas 
vidas contienen. Con hombres como Rembrandt o Shakespeare, 
la situación es muy distinta. La cantidad de observación y 
comprensión respecto de cada aspecto y 
situación de la vida humana, de cada clase 
y tipo de ser humano que ha sido extraída 
de la vida material de Shakespeare, es 
incalculable.

La repetición se debe a falta de 
comprensión. Es el mecanismo por el cual 
cada individuo recibe otra oportunidad 
para entender más, para hacerse más 
consciente en sus condiciones presentes 
—puesto que si no puede dominarlas, es 
indudable que no será capaz de dominar 
otras menos familiares. Pero Shakespeare 
y Rembrandt han alcanzado ya y librado 
inmensas cantidades de comprensión 
de sus propias vidas, y es así casi 
inconcebible que tales vidas se repitan 
en la forma que deben hacerlo las vidas 
inconscientes.

Por ejemplo, es imposible creer 
que Shakespeare deba escribir otra 
vez “Hamlet”. Lo hizo una vez —a la 
perfección. Repetir la perfección implica 
una especie de derroche que no está 
previsto por las leyes cósmicas. La 
imperfección se repite, la perfección no. Y, 
sin embargo, “Hamlet” existe en la historia. 
Innumerables representaciones de esta 
obra han ocupado a cientos de actores 
y productores, han influido en muchos 
miles de espectadores, han creado modas, 
frases, orientaciones de pensamiento que 
matizan toda nuestra civilización y han 

La repetición  se debe a 
falta de comprensión. Es 
el mecanismo por el cual 
cada individuo recibe 
otra oportunidad para 
entender más, para hacerse 
más consciente en sus 
condiciones presentes 
—puesto que si no puede 
dominarlas, es indudable que 
no será capaz de dominar 
otras menos familiares.



 36  

pasado aun a los aspectos más mecánicos de 
ella. Por lo tanto, alguien debe escribir “Hamlet”.

Para escapar de la repetición, ‹Shakespeare› 
debe enseñar a alguien más a escribir ‹Hamlet›. 
Debe poner a otra persona en su lugar. Entonces 
él quedará libre para otras tareas. Y, de hecho, 
este ejemplo es bastante bueno, pues en la 
famosa controversia Bacon-Shakespeare, 
podemos ver la huella confusa en el tiempo 
ordinario de la autoría de una gran obra histórica 
pasando de un individuo a otro en sucesivas 
repeticiones o recurrencias.

¿Cómo llegaron esos hombres a su extraña 
situación en los límites de la libertad? Su 
característica más sobresaliente es un intenso 
deseo de ver objetivamente —incluso a sí 
mismos. Pero aparte de ello, no podemos menos 
que sentirnos impresionados por el extraño 
papel que parecen haber desempeñado los 
sufrimientos en ellos. Una y otra vez vemos, al 
estudiar la vida de estos genios creadores, una 
gran tragedia o un gran sufrimiento que parece 
inevitable, que ellos no tratan de evitar y que, 
en alguna forma curiosa, parecen necesitar. Es 
como si, en cierto punto de objetividad creciente 
hacia sí mismos, ninguna experiencia ordinaria 
fuese suficientemente fuerte: Nada que no sea 
el sufrimiento es una prueba suficiente para su 
fuerza adquirida.

Esto es particularmente cierto respecto de 
tales hombres cuando se aproximan a la muerte. 
Rembrandt, después de su magnífica carrera, 
murió enfermo, olvidado y absolutamente solo. 
Beethoven, sordo, hecho pedazos, desamparado 
y abandonado, fue olvidado por el mozo 
borrachín al que envió en busca del médico. 
Tolstoi murió en una estación provincial de 
ferrocarril cuando, a la edad de ochenta y dos 
años, escapó en una peregrinación imposible al 
Tíbet. Newton había sobrepasado en tal forma 
las reacciones ordinarias, que se le trató como a 
un loco; y lo mismo ocurrió con Nietzsche.

Ciertamente, la muerte de todo hombre 

es trágica y solitaria. Pero en estos casos, la 
tragedia y el sufrimiento parecen jugar un papel 
bastante distinto del que juegan en las vidas 
de los hombres ordinarios. Estos sufren inútil y 
vanamente, y para ellos el esfuerzo por evitar un 
mal innecesario es indudablemente justo. Pero 
ya en algunos de esos otros casos, el elemento 
bastante distinto del sufrimiento intencional 
parece entrar en juego. El sufrimiento no es 
evitado, e incluso es buscado, simplemente 
porque es la cosa más dura con la que el hombre 
tiene que luchar, y la mayor prueba del poder 
adquirido de separar su conciencia de sus 
manifestaciones corporales y mirarlas desde 
arriba y en forma objetiva.

Cuando llegamos a los grandes maestros 
religiosos de la humanidad, encontramos estos 
sufrimientos deliberados llevados a extremos 
que, desde el punto de vista del hombre común 
y corriente, son enteramente incomprensibles. 
Una sola palabra de Pilatos pudo haber 
cambiado todo, pero Cristo no hace nada por 
evitar su crucifixión y, en verdad, actúa en tal 
forma, dadas las circunstancias y la actitud del 
pueblo, que la hace inevitable. Sócrates, ante 
el Senado ateniense, se conduce en forma 
semejante. El Buda, a sabiendas, come el 
alimento envenenado que le ofrece el herrero 
de una aldea a la orilla del camino. En tanto que 
Milarepa, el santo tibetano, cuando un “experto” 
celoso promete a su amante una turquesa a 
cambio de que le dé al sabio un tazón de leche 
cuajada envenenada, (Milarepa) primero manda 
a la mujer a cobrar por su trabajo y después 
acepta deliberadamente la copa. En cada uno 
de estos casos parece claro, a través de las 
versiones de los narradores, que tal muerte va 
acompañada de una agonía terrible, prevista con 
toda claridad y deliberadamente provocada.

Deben tener muchos significados tales 
sufrimientos, la mayoría de los cuales 
permanecen incomprensibles para nosotros. 
Sin embargo, recuérdese todo lo que se ha 
dicho acerca de la posibilidad de escapar 
del ciclo de vidas humanas llevando consigo 



37

una plena conciencia y memoria a través de 
la muerte, en el momento de la liberación en 
el mundo electrónico. Y cómo la conciencia 
para endurecerse y templarse en esta prueba, 
tendría que haber comprobado de antemano su 
capacidad para resistir los más terribles choques 
y las mayores desventuras que el mundo 
humano pudiera ofrecerle.

Desde cierto punto de vista, por lo menos, 
el incurrir deliberadamente en grandes 
sufrimientos, precisamente antes de la muerte, 
debe ser para acostumbrar a la conciencia a 
tales choques y así permitirle resistir la transición 
final sin flaquear. El dominio sobre el gran dolor 
le da la intensidad, el “vuelo” necesario para 
continuar ya separada del cuerpo; le permite, 
como si dijéramos, “emprender el vuelo” por sí 
sola.

El sufrimiento es el medio principal por el 
cual una parte del mecanismo humano puede 
separarse de la otra. Aun en el caso de una visita 
al dentista, es posible que un hombre sienta: 
“Ello sufre, pero yo no sufro”; en tanto que, 
sentado en un cómodo sillón, en una habitación 
a temperatura agradable y después de una 
buena comida, es prácticamente imposible para 
él inducir una sensación semejante.

Tal separación o división, cuando se lleva 
lejos, libera tremendas cantidades de energía 
emocional. Ahora conocemos la inmensa 
potencia de energía liberada por la fisión de las 
cubiertas electrónicas del núcleo de un átomo. 
Exactamente, semejante es la liberación de 
energía en el hombre por la separación de la 
cubierta física exterior de su organismo, de su 
núcleo, de su ‹yo› desconocido. Tal separación 
es normalmente producida por la muerte, y los 
resultados incontrolables de esa fisión ya han 
sido estudiados antes.

Pero tanto en la fisión artificial del átomo como 
en la separación o aflojamiento artificial de la 
conciencia respecto del cuerpo, el problema es 
encontrar el choque suficientemente violento 

y penetrante para que se obtenga el resultado, 
y sin embargo conservar el experimento bajo 
control.

En el caso del hombre, el sufrimiento intenso 
totalmente dominado y debidamente dirigido 
parece proveer el único choque de la intensidad 
requerida. Tal vez el amor más extático o la 
compasión pudieran servir; pero en tales casos, 
como se nos ha hecho notar, la compasión en 
realidad acepta un sufrimiento equivalente y 
parece no existir verdadera diferencia entre las 
dos fuerzas.

Evidentemente, hay graves peligros. El 
inmenso choque que resulta de la fisión del 
átomo debe efectuarse exactamente en el 
lugar preciso para arrojar el electrón fuera de 
su sistema. En forma semejante, en el caso 
del hombre, la aplicación de la gran fuerza del 
sufrimiento exactamente entre el principio de 
conciencia y sus manifestaciones corporales, 
para separar las dos, únicamente es posible 
después de una larga preparación moral y 
psicológica. Pues su aplicación equivocada, 
como en innumerables sectas de flagelantes 
y automartirizantes a través de la historia, 
solamente puede servir para mutilar el 
organismo psicofísico y fundir la conciencia con 
el cuerpo en forma inseparable. Ese, que es uno 
de los resultados más terribles de la experiencia 
prematura, es suficiente advertencia de que 
todo lo que se ha dicho no se refiere al hombre 
ordinario. El uso intencional del sufrimiento 
solamente resulta práctico en conexión con el 
trabajo de una escuela de regeneración y, aun 
así, solamente en un momento muy preciso.

El sufrimiento, como el calor, no es solamente 
un agente de fisión, sino también un agente 
fijador; hace posible el aflojamiento y la 
separación de los diferentes aspectos del 
hombre, pero también, en cierta forma, tiende 
a fundir su ego fundamental o individualidad 
indisolublemente con aquel aspecto hacia el cual 
ha gravitado durante el periodo de sufrimiento 
efectivo del dolor. Desde un punto de vista



 38  

Este terrible poder decisivo del sufrimiento 
está muy bien descrito en la historia de los 
dos ladrones crucificados con Jesús, quienes, 
padeciendo iguales dolores, reaccionaron en 
diversa forma: Uno de ellos con amargura y 
el otro con devoción, por lo que, de acuerdo 
con la leyenda popular, uno fue condenado en 
tanto que el otro logró salvarse. De cualquier 
manera, la respuesta de Cristo al buen ladrón 
—“De cierto te digo que hoy estarás conmigo 
en el paraíso”— sugiere la idea adicional de que 
los grandes sufrimientos recibidos en debida 
forma pueden transmutarse en una energía de 
tal intensidad que neutralicen todas las huellas 
anteriores —así como el calor intenso puede 
fundir una placa de bronce y borrar para 
siempre la inscripción que aparecía grabada 
en ella.

Esta posibilidad de que el sufrimiento 
consuma el registro de errores pasados, 
del que el hombre no puede liberarse 
de ninguna otra forma, y a la vez de 
fijar permanentemente en él ciertas 
características que considera deseables, 
pero hasta entonces únicamente poseídas 
en forma esporádica, puede lanzar aun 
mayor luz sobre la idea del sufrimiento 

intencional en el momento de la 
aproximación de la muerte.

Aquellos hombres que llegaron 
a tan extraordinaria altura de 
comprensión, en diferentes campos, 
deben todos haberse hecho 
más tarde o más temprano la 
siguiente pregunta: “¿Cómo fijar 
permanentemente tal comprensión 
ante la enfermedad, la vejez y la 

disgregación que se aproxima?”. Los 
artistas, intuitivamente; los maestros, 

conscientemente, parecen haber 
llegado a la misma conclusión: que los 
sufrimientos elegidos deliberadamente 
pueden proporcionar con exactitud ese 
fijador, ese mordiente con el cual las 
lecciones aprendidas en la vida pueden 

ordinario, su efecto es hacer 
permanentes esas actitudes 
que eran predominantes 
en esos momentos. La 
mutabilidad, que es a la 
vez debilidad y salvación 
del hombre ordinario, se 
pierde así. De tal manera 
que, en la forma en que se 
entiende ordinariamente, el 
sufrimiento puede destruir 
o construir a un hombre, 
según que él permita que su 
atención se fije en la carne 
doliente o con gran esfuerzo 
pueda transmutarla en ese 
principio de conciencia que 
es capaz de considerar el 
organismo físico y sus males 
desde un punto de vista 
objetivo y separado.



39

fijarse en forma indeleble en el material del 
ser humano. En verdad, Milarepa en su dolor, 
francamente canta:

Enfermedades...

Pero tienden a hermosearme 
grandemente...

Dones que aprovecho para ornamento de 
los signos de mi perfección...

Esta enfermedad que tan bien me viene,

Yo podría transferirla, pero no hay 
necesidad de hacerlo.

Hay dos cosas que, sin embargo, deben 
ser añadidas aquí para corregir la imagen. En 
primer lugar, el sufrimiento voluntario es sólo 
concebido para aquel que hace tiempo se liberó 
del sufrimiento involuntario —es decir, de la 
preocupación común, el miedo, la aprensión, 
la esclavitud de las opiniones de los demás, de 
la imaginación negativa, etc. La única actitud 
sana del hombre que se encuentra a merced 
de estas cosas es un deseo de deshacerse de 
ellas lo antes posible y, en su lugar, confiar en los 
poderes superiores. De hecho, añadir sufrimiento 
intencional a toda esta carga implica una 
tendencia malsana e incluso patológica.

M. Milarepa (Tíbet)



 40  

Sólo el hombre que está libre de todo esto 
se da cuenta de que es necesaria una nueva e 
inmensa fuerza motivadora para lo que debe 
llevarse a cabo, y el que empieza a pensar en la 
transmutación del dolor y el malestar, materias 
primas de las que el ser humano no carece.

Precisamente, la palabra “transmutación” 
sugiere otra calificación que debemos considerar 
para nuestro argumento. “Sufrimiento” es sólo 
una descripción de cómo ciertas experiencias 
llegan a nosotros y son percibidas desde nuestro 
punto de vista. Si en realidad éstas quedan 
en nosotros solo en “sufrimiento”, entonces 
fracasan en su propósito. Pero tenemos todas 
las razones para creer que traen con ellas la 
alegría, el éxtasis o alguna nueva emoción 
para la que no tenemos nombre, y que es de 
la misma intensidad o incluso mayor. ¿Cómo 
vamos, entonces, a describir un estado en el 
cual el dolor y la alegría están presentes en igual 
proporción, o en el que el sufrimiento físico está 
acompañado de éxtasis emocional? No tenemos 
manera de expresar ese tipo de estado.

«Tú oyes que he sufrido, sin embargo 
no sufrí; que no sufría, pero se me hizo 
sufrir; que fui atravesado, mas sin 
embargo no estaba herido; ahorcado, 
y no me colgaron; que la sangre 
manaba de mí, mas ella no fluía”, así 
se dice que Cristo habló en los Hechos 
apócrifos de Juan. “En una palabra, 
lo que ellos dicen de mí, no me sucedió, 
pero aquello que no dicen, eso sí lo 
sufrí”. 

* * *

Otros, por razones especiales, tienen que ser 
menos explícitos. Después de muchos años 
dedicados a la enseñanza y explicación de estas 
ideas esotéricas a sus compañeros, un hombre 
al que conocí, pocos meses antes de su muerte, 

cesó de pronto de dar explicación alguna. Por 
un silencio y una separación casi absolutos, 
pareció aislarse de las fuerzas perturbadoras de 
la vida, que absorben el alma de todo hombre 
que no ha fijado en sí mismo su propio campo 
de conciencia.

Después, en el último mes, cuando su muerte 
era ya claramente cuestión de días, su debilidad 
extrema y sus dolores agudos y constantes, este 
hombre comenzó a emprender, sin explicación 
alguna, una serie de tareas que demandaban una 
resistencia casi incomprensible desde el punto 
de vista normal. Habiéndole prescrito un reposo 
absoluto, exigía que se le llevara día tras día en 
excursiones campo a través por todas las casas 
en que había vivido durante su residencia en 
Inglaterra. En esas excursiones ni comía ni bebía, 
y a su vuelta, con frecuencia permanecía toda la 
noche sentado en el automóvil en la obscuridad 
y el frío. Cuando ya casi era incapaz de dar un 
paso, obligaba a su cuerpo moribundo a caminar 
torpemente durante una hora continua por 
caminos accidentados; le obligaba a levantarse 
en la madrugada, vestirse, ascender y descender 
largas escaleras; hacía día de la noche y requería 
de sus acompañantes tales esfuerzos de 
resistencia que ellos, en plena posesión de su 
salud y de su fuerza, apenas podían soportarlos.

Finalmente, en el día que preví que ocurriría 
su muerte, se levantó de la cama, se vistió y, por 
pura fuerza de voluntad, alejando de su lado a 
quienes querían impedírselo, descendió, llamó 
a su alrededor a sus más íntimos amigos, a los 
cuales pudo comunicar muchas ideas en tal 
forma que cada uno percibía en ellas la solución 
de sus propios problemas. Después se retiró y 
al amanecer del día siguiente murió con pleno 
conocimiento de su fin.

El significado completo de esta conducta, 
ya sea para el hombre mismo o para los que 
se encontraban a su alrededor, debe quedar 
inexplicado para nosotros. Solamente puede 
decirse que con ello demostró ciertos poderes, 
tales como hablar a los otros sin palabras 



41

audibles y comunicarse con ellos a distancia, 
lo que normalmente se considera milagroso. Y, 
además, que esos poderes no los ejerció por 
la satisfacción de usarlos, sino como funciones 
de otro estado de conciencia y en relación con 
alguna tarea ejecutada en algún otro mundo.

Los sufrimientos pertenecen a la naturaleza del 
cuerpo físico u orgánico. Es el temor a ellos el 

que ata al hombre a la mortalidad. Aceptándolos 
intencionalmente, burla la naturaleza y la muerte. 
Demuestra la separación entre su voluntad 
y el poder de su cuerpo. Separa el alma y la 
pone en condiciones de llevar una existencia 
independiente en el mundo invisible. Se recuerda 

a sí mismo. De tal forma, el hombre puede 
prepararse para la inmortalidad 
consciente.





43

Rodney Collin (Rodney Collin 
Smith) nació el 26 de abril 
de 1909 en Brighton, en la 

costa sur de Inglaterra. Su padre fue un 
comerciante que se retiró de sus negocios 
en Londres a la edad de 50 años, como 
siempre había sido su intención. Después 
de efectuar un viaje al continente y 
a Egipto, se estableció en Brighton y 
contrajo matrimonio con Kathleen 
Logan, hija del dueño de un hotel. La 
pareja se estableció en una confortable 
casa en Brighton Front donde nació 
Rodney. Cuatro años después nació su 
hermano menor. Su madre tenía gran 
interés en la astrología y perteneció a 
la Sociedad Teosófica local. Utilizaba 
gran parte de su tiempo transcribiendo 
libros al sistema Braille para personas 
invidentes.

Rodney asistió primero a la Escuela 
Preparatoria del Brighton College, una 
escuela diurna cercana; después fue 
interno en la Escuela de Gramática 
Ashfort en Kent. Su tiempo libre lo pasaba 
leyendo, generalmente un libro por 
día, que pedía prestado de la biblioteca 
pública local; o bien caminando y 
explorando las áreas rurales cercanas. 
Luego de dejar la escuela, cursó tres años 
en la Escuela de Economía de Londres, 
viviendo en la hostería Toc-H, en Fitzroy 
Square.

Sobre
RODNEY
COLLIN 

Insert Your Subtitle 



 44  

En 1926 pasó unas vacaciones veraniegas con una familia 
francesa en los campos de Chateaux y desde entonces iba 
cada año al continente. Cuando tenía dieciocho años, sus 
padres le financiaron un viaje a España por un mes; sin 
embargo, viviendo en albergues, granjas y en los hoteles 
más baratos, y caminando gran parte del recorrido, 
se las arregló para visitar Andalucía durante tres 
meses, regresando con una gran cantidad de notas que 
constituyeron el material para su libro de ensayos. Palmas 
y patios, publicado por Heath Granton en 1931. Durante ese 
viaje aprendió suficiente español para que fuera asignado 
al Departamento de Censura durante la Segunda Guerra 
Mundial; también le facilitó enormemente su orientación 
posterior en México, en 1948.

Al dejar la Escuela de Economía de Londres, donde 
había obtenido el grado de B. Com., se empezó a ganar 
la vida como periodista independiente en temas de arte 
y viajes, contribuyendo también con series de artículos 
semanales sobre caminatas de fin de semana en Londres, 
en las publicaciones Evening Standard y Sunday Referee.

Durante la década de 1930, escribió varias publicaciones 
tales como Evening Standard, The Spectator y The New 
Statesman, y formó parte del equipo del Daily Express 
Encyclopaedia. Se unió a una serie de organizaciones 
típicas de los intereses del momento: Toc-H (una sociedad 
cristiana), a la Asociación de Albergues Juveniles de 
reciente creación y, finalmente, a la Peace Pledge Union 
(Unión de la Paz Prometida), un movimiento pacifista 
extraordinariamente popular que apareció en el periodo 
previo a la Segunda Guerra Mundial. Evidentemente, él 
estaba buscando algún significado en la vida y contribuyó 
activamente en cada una de esas organizaciones, 
moviéndose de una a otra, editando tanto en el periódico 
de Toc-H como en la revista YHA de Rucksack. Por esa 
época conoció a su esposa, Janet, en una peregrinación de 
Toc-H para ver una representación de la Pasión, en el año 
1930 en Oberammergau.

Ese mismo año leyó el libro Un nuevo modelo del universo, 
de P. D. Ouspensky. En ese entonces sintió que aún no 
estaba preparado, pero que le sería muy importante más 
tarde. En el otoño de 1931 realizó un viaje a pie a Dalmatia 
y describió sus aventuras más tarde en dos artículos que 
aparecieron en Cornhill Magazine.

Se casó con Janet en Londres, 
en marzo de 1934, y pasaron 
su luna de miel caminando 
en Cornwall. Más tarde, en 
ese mismo año, pasaron seis 
semanas en Sicilia. En 1935 
hicieron un viaje de 6 meses 
por la costa oeste de Estados 
Unidos y recorrieron la 
frontera mexicana de regreso.

Ese mismo año, él y su 
esposa asistieron a algunas 
conferencias del Dr. Maurice 
Nicoll, quien había sido alumno 
tanto de Gurdjieff como de 
Ouspensky; sin embargo, no 
continuó mucho tiempo con las 
reuniones de Nicoll.

Rodney Collin y su esposa Janet



45

Posteriormente, a través de uno de los 
miembros de la Peace Pledge Union, Robert 
de Ropp, fue presentado a las conferencias 
de Ouspensky… Él y su esposa conocieron 
por primera vez al Sr. Ouspensky en otoño de 
1936. Rodney de inmediato percibió que había 
encontrado lo que él había estado buscando 
durante sus lecturas y viajes. Rodney y Janet 
se convirtieron de inmediato en miembros 
activos del grupo de Ouspensky, el cual estaba 
pasando por un periodo de expansión y de 
aumento de la actividad. Asistió a conferencias 
y reuniones, y trabajó en el terreno de Lyne 
Place, una gran casa en Surrey dedicada a las 
actividades de Ouspensky.

Su hija Chloe nació en 1937. La familia Collin 
se mudó a una casa en Virginia Water, cerca de 
Lyne Place, donde el Sr. Ouspensky y su esposa 
habían establecido el centro de su trabajo. 
Cuando no estaba en Lyne, Rodney pasaba la 
mayor parte de su tiempo en la Biblioteca del 
Museo Británico estudiando aquellos aspectos 
de la religión, la filosofía, la ciencia y el arte que 
parecían más inmediatamente conectados con 
las conferencias del Sr. Ouspensky. Ese año él 
y su esposa hicieron un corto viaje a Rumania 
y más tarde viajaron en auto por dos semanas 
desde Argelia hasta el norte del Sahara.

En 1938 tomó parte en Londres en una 
muestra de los movimientos y danzas que 
formaban parte del sistema enseñado por el Sr. 
Ouspensky, e inmediatamente después viajó a 
Siria con la esperanza de ver los ‘giros’ de los 
derviches mevlevíes. Esto no lo pudo llevar a 
cabo, aunque conoció al sheik de la “tekye” en 
Damasco.

La Segunda Guerra Mundial llevó a la 
reducción de las actividades de los grupos de 
Ouspensky y la situación en Londres llegó a 
ser tan difícil, con las censuras y la pérdida de 
las casas privadas de Ouspensky y del Colet 
House, que Ouspensky tuvo que mudarse a 
los Estados Unidos con el fin de conservar 
sus grupos. Janet y Rodney colaboraron en 

la compra de las Granjas de Franklin, en 
Mendham. Así pues, Rodney trabajó como 
censor en la Comisión Británica de Seguridad, 
lo que le permitió trasladarse a Nueva York, 
pasando antes por las Bermudas. Viajó a 
América y, por casualidad, en el mismo barco 
que lo hizo Ouspensky, y por consiguiente 
consiguió un contacto más estrecho con su 
maestro.

Después de seis meses en las Bermudas, 
Rodney se unió a la Organización de Seguridad 
Británica en Nueva York. Durante los seis años 
siguientes, él y su familia vivieron en Franklin 
Farms, Mendham, en una enorme casa con 
jardines y granja donde se organizaba el 
trabajo para las familias inglesas que se habían 
unido al Sr. y la Sra. Ouspensky, y para muchos 
otros que habían asistido a las pláticas del Sr. 
Ouspensky en Nueva York. Rodney viajaba 
por tren diariamente de su oficina y pasaba las 
tardes y fines de semana en la granja.

En 1943 fue enviado a Canadá en un viaje 
oficial de negocios. En 1943, 1944 y 1945, 
ausentándose del trabajo, pasó cortos periodos 
en México, país por el que se sentía fuertemente 



 46  

atraído. Cuando terminó la guerra, dejó de 
prestar sus servicios al gobierno británico y se 
dedicó por completo al trabajo del Sr. y la Sra. 
Ouspensky.

Rodney pasaba más y más tiempo con el 
Sr. Ouspensky, llevándolo y trayéndolo de 
Nueva York para asistir a sus reuniones y 
permaneciendo regularmente con él por 
las tardes, ya fuera en un restaurante o en 
su estudio en Franklin Farms. Se conectó 
profundamente con el Sr. Ouspensky de una 
manera que incluía sin limitaciones el afecto 
personal y el respeto. Mientras que antes se 
había concentrado en las enseñanzas del Sr. 
Ouspensky, lo que ocupaba ahora la atención 
de Rodney era el maestro y lo que estaba 
mostrando.

Desgraciadamente, América trajo tiempos 
difíciles para Ouspensky. Varios de los 
estudiantes de inglés más influyentes fueron 
capaces de establecerse en Nueva York, pero 
muchas cosas debían ser construidas de nuevo 
desde el principio. Para entonces, Ouspensky 
bebía mucho y varios de sus propios 
estudiantes habían escrito relatos críticos de 
esos momentos. Sin embargo, después de una 
dramática noche en la que Collin y Ouspensky 
se enfrentaron, Collin se dio cuenta de que 
Ouspensky estaba en realidad viviendo el 
trabajo y que podía aprender mucho más de 
él. Después de esto, Rodney Collin comenzó 
a tener un papel más activo en la obra de 
Ouspensky, pasando mucho tiempo con él y 
llegando finalmente a liderar reuniones con su 
maestro.

En 1947, Ouspensky sufría de una 
enfermedad renal avanzada y en el mes de 
enero regresó a Inglaterra y a Lyne Place. 
Rodney lo siguió llegada la primavera. El 
último mes de vida de Ouspensky se convirtió 
en una etapa de posibilidades milagrosas y 
de cambios intensos para Rodney. Ouspensky 
había perdido la esperanza en sus repetidos 
intentos de llevar la responsabilidad del 

Trabajo Interno de sus seguidores sobre sus 
hombros (y especialmente de contactar con las 
fuentes originales de las que Gurdjieff obtuvo 
el Conocimiento: los maestros de Gurdjieff), 
así que dirigió una serie de reuniones donde 
afirmó que abandonaba el Sistema…

Para muchos, esto fue el final del camino, 
pero Rodney encontró que muchas cosas de 
la enseñanza comenzaban a unirse a partir de 
ahora. En el mes de agosto, Collin escribió el 
esbozo de El desarrollo de la luz, un estudio 
del hombre y del universo de acuerdo con las 
ideas cosmológicas de las leyes del sistema.

En septiembre, Ouspensky planeó viajar de 
vuelta a Inglaterra, pero en el último momento 
se negó a hacerlo. Sus últimas semanas se 
llenaron de esfuerzos extraordinarios. Cuando 
Ouspensky falleció, el 2 de octubre, Rodney 
se encerró en la habitación de Ouspensky por 
varios días sin comer. Cuando salió, a muchos 
les pareció muy cambiado. Indudablemente, 
había sufrido algún tipo de regeneración, pues 
cuando salió era una persona diferente, muy 
infantil e inocente.

Las experiencias por las que pasó en este 
tiempo afectaron profundamente todo su 
ser. Durante la semana que siguió a la muerte 
del Sr. Ouspensky, logró la percepción de lo 
que tenía que ser su trabajo futuro. Se dio 
cuenta de que, a pesar de la conexión que 
sentía hacia su maestro durante y a través del 
tiempo que había permanecido con él, debía 
reconstruir en sí mismo lo que el Sr. Ouspensky 
le había enseñado y, en adelante, tomar la 
responsabilidad de expresarlo de acuerdo con 
su propia comprensión.

Después de su muerte, al parecer, Ouspensky 
se apareció a varias personas y tuvo algún 
tipo de comunicación interna con Collin. En 
los meses siguientes, Collin escribió un relato 
íntimo e inspirador, Last Remembrances of a 
Magician, que nunca se llegó a publicar, y el 
libro La teoría de la vida eterna.



47

Rodney se mudó a Londres, donde él y su 
esposa vivieron tranquilamente durante 
los siguientes seis meses. Durante el verano 
anterior había empezado a escribir El 
desarrollo de la luz, que terminó en la 
primavera de 1948. Mucha gente vino a verlo 
a su departamento en la calle St. James, donde 
celebraba reuniones semanales a las que asistía 
un número de personas que había trabajado 
con el Sr. Ouspensky, algunas de las cuales se 
le unirían más tarde en México.

En junio de 1948, junto con unos pocos 
seguidores, Rodney y Janet salieron para Nueva 
York en camino hacia México, tierra que él 
había visitado en varias ocasiones durante 
la guerra. Por aquel entonces escribió que 
México tenía una “sensación de primavera”, 
expansión y desarrollo, un “nuevo comienzo 
virgen”.

Después se mudó a la Ciudad de México y 
a los pocos meses alquiló una casa grande en 
Tlalpan, donde se le unieron algunos amigos, 
muchos provenientes de Inglaterra. Las 
reuniones empezaron en un apartamento 
rentado para ese propósito en la Ciudad de 
México, al que asistían un cierto número de 
mexicanos y personas de otras nacionalidades. 
Por algún tiempo hubo reuniones tanto en 
inglés como en español, hasta que el grupo 
de habla inglesa que había permanecido 
aprendió suficiente español para participar en 
reuniones conjuntas conducidas en este último 
idioma. Gradualmente se formó entonces el 
núcleo de un grupo permanente.

En la primavera de 1949 empezó a hacerse 
la primera traducción al español de los libros 
de Ouspensky. Estos fueron posteriormente 
publicados por Ediciones Sol, empresa editorial 
que Rodney creó para dicho propósito. 

Vivieron seis meses en Guadalajara. Ahí Rodney terminó La teoría 
de la vida eterna que había empezado en Londres, y que fue publicada 
de forma anónima en 1949.

Así mismo, escribió la obra de teatro Hellas.



 48  

Durante los años siguientes se publicaron 
alrededor de 14 títulos, que incluían libros del 
Sr. Nicoll, del mismo Rodney y de varios otros 
autores conectados con el Trabajo. También 
se publicaron varios folletos de diferentes 
tradiciones religiosas que Rodney sentía que 
eran expresiones de ideas relacionadas. Él 
continuó trabajando en El desarrollo de la luz, 
que finalmente publicó en España en el año 
1953 y en Inglaterra en 1954.

Uno de los principales planes que Rodney 
había visualizado durante la semana 
anterior a la muerte del Sr. Ouspensky era 
un diagrama tridimensional que expresaba 
simultáneamente las múltiples leyes cósmicas 
en que se basaban sus estudios, un edificio a 
través del que la gente pudiera moverse y sentir 
su significado (era la idea de una construcción 
basada en el eneagrama y el diagrama de los 
cuatro círculos utilizados en La teoría de la 
vida eterna).

En 1949 se adquirió un sitio en las montañas 
cercanas a la Ciudad de México y en 1951 se 
colocó la primera piedra de lo que ahora se 
llama el Planetario de Tetecala. (Tetecala 
significa “La casa de Dios hecha de piedra” 
en azteca [náhuatl] y solía ser el nombre 
antiguo del lugar). Durante los años siguientes, 
este edificio se convirtió en el punto focal 
del trabajo de Rodney y sus seguidores. Esta 
construcción llevó muchos años y nunca fue 
terminada...

En el año 1953, Collin estaba entrando en un 
nuevo período de trabajo. La idea de la armonía 
se convirtió en el objetivo principal de su tema, 
y trató de establecer conexiones con otros 
grupos que intentaban continuar el trabajo de 
Gurdjieff y Ouspensky. Tuvo buena relación 
con Maurice Nicoll, cuyos libros Rodney había 
traducido al español y se habían publicado en 
México por Ediciones Sol (el Dr. Nicoll moría 
ese mismo año).

Un número de nuevos alumnos mejicanos 

se sumaron al movimiento, entre ellos una 
mujer llamada Mema Dickens, quien comenzó 
a dirigir “los mensajes” de Ouspensky. Collin 
creyó que con su ayuda sería posible encontrar 
las huellas de la Escuela del Cuarto Camino 
a través de la historia, y tomó los “mensajes” 
muy seriamente; esto abrió una brecha 
insalvable entre él y la mayoría de los otros 
grupos de trabajo. Collin escribió y publicó 
una serie de pequeños folletos, entre ellos The 
Herald of Harmony, The Cristian Mystery y 
The Pyramid of Fire.

En la primavera de 1954 se tomó la decisión de 
dejar la casa de Tlalpan. Como demostración 
del trabajo del grupo, se ejecutaron doce 
representaciones públicas de la obra de 
teatro en los jardines de Ibsen Peer Gynt, bajo 
el nombre de la compañía teatral Unicorn 
Players. En dicha ocasión, Rodney representó 
el papel de Button Moulder. Posteriormente, 
ese mismo año, quienes habían vivido en 
Tlalpan se mudaron a casas particulares en 
la Ciudad de México. En 1954 y 1955, Rodney 
hizo viajes a Europa y a Medio Oriente, con el 
objetivo fundamental de recabar materiales 
y hacer conexiones con escuelas esotéricas 
del pasado. En su visita a Roma, en 1954, fue 
admitido en la Iglesia Católica Romana, hecho 
que había estado contemplando desde hacía 
algún tiempo.

Como consecuencia de la distribución de los 
libros de Ediciones Sol en América Latina, se 
empezaron grupos en Perú, Chile, Argentina 
y Uruguay; y se hicieron contactos en varios 
otros países del continente americano. En 
enero de 1955 Rodney visitó los grupos de Lima 
y Buenos Aires, y fue a Cuzco y Machu Picchu 
a estudiar los restos de civilizaciones antiguas.

En el otoño de 1955, la compañía Unicorn 
Players produjo The Lark, una obra de Jean 
Anouilh acerca de Juana de Arco, en la que 
Rodney representó el papel del Obispo 
Cauchen.



49

Ese mismo año viajó por Suramérica, 
Europa y Asia en busca de indicios del Cuarto 
Camino, dejándose guiar por “los mensajes” 
que recibiera de Ouspensky. Fue un tiempo 
durante el que se exigió mucho físicamente y 
sin mucho descanso.

En enero de 1956 condujo una peregrinación 
nocturna a pie, de alrededor de 30 millas, 
desde el Planetarium a la Basílica de la Virgen 
de Guadalupe. Durante la misa en la Basílica, 
sufrió un desvanecimiento aparentemente por 
cansancio, que representó el primero de una 
serie de ataques al corazón por los que murió 
en Perú el 3 de mayo de 1956. 

En mayo, él, su esposa, John Grepe y Mema 
Dickens visitaron el grupo de Rodney en Perú. 
Mientras que los otros miembros del grupo 
estaban durmiendo una siesta, él subió a la 
parte más alta de una torre de la catedral, 
junto con un niño mendigo al que lavó en los 
baños públicos con su propia camisa y al que le 
prometió que Cristo le sanaría. Fue allí donde 
sufrió otro ataque al corazón y cayó desde la 
torre a la plaza de la catedral, donde murió.

CUSCO
Probablemente el modo de muerte de cada 

persona es consistente con su modo de vida. 
Rodney nunca ha cedido a sí mismo físicamente 

y, en las últimas semanas, aunque sufriendo un 
agotamiento que era obviamente extremo, se 
obligó a sostener diariamente reuniones en 
Lima, innumerables conversaciones privadas 
y largas horas de movimientos. Él admitía 
sentirse ‘más bien extraño’ en la elevada altitud 
de Cuzco, 3,600 m., y, contrario a su hábito a lo 
largo de su vida de evitar medicinas, tomaba 
severas dosis de coramina.

El día que llegó encontró a un muchacho 
lisiado que mendigaba en la catedral. Después 
del almuerzo, mientras los otros del grupo 
estaban descansando, llevó al muchacho arriba 
de la montaña a la gran estatua de Cristo que 
domina el pueblo, para orar por la posibilidad 
de ser curado. Después fueron a los baños 
públicos donde Rodney lo lavó con sus simples 
manos y lo secó con su propia camisa. Después 
le compró ropa nueva. Afuera de la tienda 
un gentío se había congregado, intrigado en 
que un extranjero pudiera interesarse en un 
pobre muchacho indio. Rodney dijo al gentío: 
“Este muchacho es su responsabilidad. Él es 
ustedes mismos. Si ruegan a Nuestro Señor 
que se mejore, él será curado. Deben aprender 
qué es armonía; deben aprender a cuidar a los 
otros; deben aprender a dar, a dar”. Alguien 
del gentío dijo: “Todo eso está muy bien para 
usted; usted es rico”. Rodney contestó: “Cada 
quien puede dar algo. Cada quien puede hacer 
una oración. Aun si no puedes dar algo más, 
siempre puedes dar una sonrisa; eso no cuesta 
nada”.

Esa noche unos cuantos vinieron a la 
habitación de Rodney en el hotel a preguntarle 
acerca de su trabajo. Durante la conversación 
un hombre dijo: “Toda mi vida he querido orar, 
pero nunca he sido capaz”. Rodney dijo: “¿Y 
qué crees que estás haciendo ahora? Lo que 
acabas de decir, ¿no es eso oración?”

Al siguiente día el muchacho vino para llevar 
a Rodney al campanario de la catedral para 
mostrarle dónde le era permitido dormir, en un 
rincón, bajo las campanas. Para llegar ahí hay 



 50  

una escalinata de noventa y ocho peldaños. 
Después Rodney fue con el resto del grupo a 
visitar las ruinas incas en las montañas.

Después del almuerzo, otra vez mientras 
los otros estaban descansando, Rodney 
salió. Subió al campanario de la catedral 
para encontrar al muchacho y se sentó en el 
peldaño de abajo de la pared bajo un arco. Él le 
dijo al muchacho que había ido a arreglar con 
un doctor la operación de su pierna torcida. 
Mientras conversaban, él estaba mirando la 
estatua de Cristo en la montaña de enfrente. 
De repente se levantó con un suspiro, como si 
su respiración fallara, bamboleándose hacia 
adelante sobre la cornisa, abrazando las dos 
vigas de madera que soportaban el arco. 
Entonces cayó hacia adelante, golpeando su 
cabeza contra una de ellas. Su cuerpo cayó en 

la alta cornisa que sobresale y resbaló hacia 
afuera, cayendo a la calle abajo. Él quedó 
donde cayó, sus brazos extendidos en la forma 
de una cruz, sus ojos abiertos como si miraran 
hacia el cielo, sonriendo.

No es poco común para un hombre morir 
de un ataque al corazón después de subir un 
largo tramo de escalera a tal altitud, después 
de semanas de esfuerzo físico en un estado de 
agotamiento. Es la consecuencia natural de las 
condiciones físicas. Es también natural, en un 
diferente nivel, para un hombre que ha creído 
con todo su ser que el objeto de la vida es dar 
todo lo que él tiene por el amor de Dios, y al 
final darse a sí mismo.

Sobre su tumba, en el cementerio de Cuzco, 
están grabadas las palabras que escribió dos 
meses antes de su muerte:



51

Yo estaba en la presencia de Dios.
Fui enviado a la Tierra.
Han tomado mis alas.
Mi cuerpo penetró en la materia.
Mi alma fue capturada por la 

materia.
Me aspiró la tierra;
Llegué al reposo.
Estoy inerte.
El anhelo florece.
Reúno mi fortaleza;
La voluntad nace.
Recibo y medito.
Adoro la Trinidad.
Estoy en la presencia de Dios.
***

RELATO DEL ENCUENTRO 
CON OUSPENSKY, 

por Rodney Collin
“Encontré por primera vez a O. (Ouspensky) 
en Londres, en septiembre de 1936, cuando 

dictaba conferencias privadas. Estas 
‘conferencias’ versaban sobre un sistema 

extraordinario de conocimiento que había 
encontrado, imposible de compararse con 

cualquier otro que antes yo había conocido. 
Empero, el sistema no era nuevo: por el 

contrario, se decía que era muy antiguo, 
que siempre había existido en forma oculta 
y cuyas señales de tiempo en tiempo podían 
verse surgir en la superficie de la historia, 
en una u otra forma. Aunque explicaba en 

forma extraordinaria cosas incontables 
acerca del hombre y del universo, que 

hasta entonces parecieron inexplicables, 
su solo propósito –como hacía hincapié 

constantemente O.– era ayudar al hombre 
individual a despertar a un plano diferente de 

conciencia.



 52  

Cualquier intento de utilizar este 
conocimiento con propósitos distintos o más 
ordinarios era descartado o prohibido. Mas, 
no obstante la perfección sorprendente de este 
‘sistema’ en sí mismo, nunca podía separarse 
por entero del ‘ser’ del hombre que lo exponía, 
el mismo O. Cuando alguna otra persona 
intentaba explicarlo, el ‘sistema’ degeneraba, 
perdía calidad en alguna forma. Y aunque 
ninguno podía neutralizar por completo la 
gran fuerza de las mismas ideas, era claro que 
el ‘sistema’ no podía separarse de un hombre 
de cierto nivel inusitado de conciencia y de 
ser. Porque únicamente un hombre así podía 
inducir en los otros los cambios fundamentales 
de comprensión y de actitud necesarios para 
alcanzarlo.

Personalmente, me sentía en una encrucijada 
en aquel entonces y en la primera ocasión 
que vi en privado a O. –en sus atestadas y 
pequeñas habitaciones de Gwyndyr Road– le 
dije que era escritor innato y le pedí consejo 
sobre los caminos que se abrían ante mí. Me 
dijo, con mucha sencillez: “Es mejor que no 
se comprometa mucho. Más tarde podemos 
encontrar algo para que Ud. escriba”.

Esto era típico de la extraña confianza 
inspirada por O., ya que pareciéndome una 
respuesta completa a mi problema –o, más 
bien, sentí que no tenía por qué preocuparme 
más de aquél, me había sido quitada de encima. 
De hecho, resultado de esta conversación, 
durante diez años prácticamente no escribí 
nada. Había demasiadas cosas que hacer. Pero 
al cabo O. cumplió su promesa. Y la mayor parte 
del presente libro fue escrita en los dos meses 
que precedieron inmediatamente a su muerte, 
en octubre de 1947, como resultado directo de 
lo que él procuraba realizar y mostrar en ese 
tiempo. Posteriormente, un segundo libro, que 
continúa desde donde acaba este, fue escrito 
después de su muerte.

Durante  el  intervalo de diez años, O. nos 
expuso en innúmeras formas –teórica, 

filosófica y práctica– todos los diferentes 
aspectos del ‘sistema’. Cuando yo llegué, 
muchos de los que lo rodeaban habían estado 
estudiando en esta forma, y procurando 
penetrar hasta el resultado por él indicado, 
durante diez o quince años y estaban 
capacitados para ayudar a un recién llegado 
como yo a entender mucho de lo que era y 
de lo que no era posible. Infatigablemente O. 
explicaba, infatigablemente nos mostraba 
nuestras ilusiones, infatigablemente nos 
señalaba el camino, aunque tan sutilmente 
que, si alguien no estaba preparado 
para comprender, sus lecciones pasaban 
inadvertidas para aquél y era solamente años 
después que se podía recordar el incidente, 
y se daba cuenta de lo que le había estado 
demostrando. Métodos más violentos pueden 
ser posibles, pero éstos en ocasiones dejarían 
heridas que son difíciles de cicatrizar.

O. nunca trabajó para el instante. Hasta 
podría muy bien decirse que no trabajó para 
el tiempo; trabajaba solo para la recurrencia. 
Pero esto exige explicarse mucho. En todo 
caso, era perfectamente evidente que trabajaba 
y planeaba con un sentido completamente 
diferente del tiempo al resto de nosotros, 
aunque a quienes les urgían impacientes su 
ayuda para lograr rápidos resultados, les diría: 
“No, el tiempo es un factor. No puedes dejarlo 
a un lado”.

Así pasaron los años. Y aunque en verdad 
mucho fue lo logrado, a menudo nos parecía 
que O. estaba muy por delante de nosotros, 
que tenía él algo de que carecíamos, algo que 
para él hacían prácticas ciertas posibilidades 
que para nosotros seguían siendo teóricas 
y que, pese a todas sus explicaciones, no 
descubríamos cómo alcanzarlas. Parecía 
haberse extraviado alguna llave esencial. 
Posteriormente, apareció esta llave. Pero esto 
es asunto aparte.

O. vino a América durante la guerra. En 
relación con este extraño desarrollo de 



53

posibilidades formuladas con el nombre de 
‘conferencias’ de O., recuerdo cómo en Nueva 
York, alrededor de 1944, nos dio una tarea 
que dijo nos resultaría interesante. Era esta la 
de ‘clasificar las ciencias’, de acuerdo con los 
principios que había explicado en el sistema; 
clasificarlas de acuerdo con los mundos que 
aquéllas estudiaban. Se refirió a la última 
clasificación de las ciencias –la de Herbert 
Spencer– y dijo que, aunque interesante, no era 
muy satisfactoria desde nuestro punto de vista 
ni desde el punto de vista de nuestro tiempo. 
Escribió, también, a sus amigos en Inglaterra 
acerca de esta tarea. Fue solamente después de 
que el presente libro se había terminado, unos 
cinco años más tarde, que me di cuenta de que, 
de hecho, era una respuesta a la tarea que nos 
señaló O.

Volvió O. a Inglaterra en enero de 1947. 
Estaba viejo, enfermo y sumamente débil. 
Pero, también, era algo más. Era un hombre 
diferente. Mucha de la vigorosa, extraordinaria 
y brillante personalidad que sus amigos habían 
conocido y disfrutado durante tantos años 
había quedado atrás, al punto que muchos que 
lo vieron nuevamente quedaron sorprendidos, 
desconcertados o, algunos también, tuvieron 
una nueva comprensión de lo que era posible 
en el camino del desarrollo.

En el cruel camino de la primavera de 1947, 
concertó varias asambleas numerosas en 
Londres, de todas las gentes que anteriormente 
lo habían escuchado y de otros que lo oían 
por primera vez. Les habló de una forma 
nueva. Dijoles que abandonaba el sistema. Les 
interrogó acerca de lo que deseaban, y dijo 
que sólo sobre esta base podrían comenzar 
el camino del recordarse a sí mismos y de la 
conciencia.

Es difícil expresar la impresión creada. 
Durante veinticinco años en Inglaterra, 
antes de la guerra, O. casi diariamente había 
explicado el sistema. Había dicho que todo 
debía referirse a aquél y que las cosas sólo 

podían entenderse en relación con aquél. 
Para quienes le habían escuchado, el sistema 
representaba la explicación para todas las 
cosas difíciles; les indicaba el camino de todas 
las cosas buenas. Sus palabras y su lenguaje 
se habían hecho más familiares a ellos que 
su propio idioma natural. ¿Cómo, entonces, 
podrían ‘abandonar el sistema’?

Y, sin embargo, para cuantos le escucharon 
con una actitud positiva lo que ahora tenía que 
decirles, fue como si repentinamente un gran 
peso se les hubiese quitado de encima. Se dieron 
cuenta de que, en el camino del desarrollo, 
el conocimiento verdadero debe adquirirse 
primero y, luego, abandonarse. Exactamente 
lo que hace posible abrir una puerta, puede 
hacer imposible abrir la siguiente. Y, por 
primera vez, algunos comenzaron a adquirir la 
idea de dónde yacía aquella llave perdida, que 
podría admitirlos al lugar donde O. estaba y 
no ellos. Después de esto, O. se retiró a su casa 
en el campo, vio a muy poca gente y apenas 
si hablaba. Solamente él, ahora, demostraba, 
realizaba en los hechos y en el silencio el 
cambio de conciencia cuya teoría había 
explicado por tantos años.

No puede aquí referirse la historia de estos 
meses. Pero en el amanecer de un día de 
septiembre, quince días antes de su muerte, 
después de extraña y prolongada preparación, 
dijo a unos cuantos amigos que con él 
estaban: “Deben ustedes empezar de nuevo. 
Deben hacer un nuevo comienzo. Deben 
reconstruir todo por sí mismos –desde el 
principio mismo”. Era esto, pues, el verdadero 
significado de “abandonar el sistema”. Cada 
sistema de verdades debe ser abandonado 
con el objeto de que pueda renacer. Los había 
librado de una expresión de la verdad que 
pudo convertirse en dogma, pero que, en vez 
de aquello, reverdecería en un centenar de 
formas vivas, que afectarían a todo aspecto de 
la vida. 

Lo más importante de todo, “reconstruyendo 



 54  

todo  por  uno mismo” significaba evidentemente 
“reconstruyendo todo en uno mismo”; esto 
es, creando efectivamente en uno mismo la 
comprensión que el sistema había hecho 
posible, y alcanzando la meta de que hablaba 
–superando efectiva y permanentemente la 
vieja personalidad y adquiriendo un nuevo 
plano de conciencia.

Es así como, si el presente libro se toma 
como una ‘reconstrucción’, será sólo una 
reconstrucción externa, o por así decirlo, una 
representación del conjunto de ideas que nos 
dio, en una forma particular y en un particular 
lenguaje. A pesar de su apariencia científica, 
no tiene importancia alguna como compendio 
de hechos científicos ni siquiera como una 
nueva forma de presentar estos hechos. 
Cualquier significación que pueda tener reside 
solamente en que procede, y no muy distante, 
de las percepciones reales de una conciencia 
superior, y en que indica un sendero por el cual 
tal conciencia puede alcanzarse de nuevo”. 
(Rodney Collin)

OBRAS:

Palms and Patios (Palmas y patios): Obra 
escrita cuando él tenía veintidós años; este es un 
vívido relato de sus viajes por España.

The Whirling Ecstasy (el éxtasis 
arromolinado): Una traducción de una parte de 
los santos derviches giróvagos; es, en sí misma, una 
traducción de Vidas de los gnósticos de Aflaki. Esto 
ya se observa en Rumi y su amigo y maestro Shems-
ed-din.

Last Remembrances of a Magician (Últimos 
recuerdo de un mago): Distribuido de manera 
mecanografiada, pero nunca publicado, este es un 
relato íntimo y poco pulido sobre los últimos meses 
de la vida de Ouspensky.

The Theory of Eternal Life (La Teoría e la 
Vida Eterna): Escrito después de la muerte de 
Ouspensky: este intenso libro une varias teorías 
sobre la muerte, el alma, la recurrencia, la 
reencarnación y la inmortalidad.

Hellas (Grecia): Un drama en verso en el que se 
ven diferentes etapas de la civilización griega, con 
Homero, Sócrates y Platón, quienes se asemejan a 
Gurdjieff y Ouspensky, y Plotino y Porfirio.

The Theory of Celestial Influence (El 
Desarrollo de la Luz): La monumental obra de 
Collin. Empezó como una clasificación de las 
ciencias de acuerdo a las ideas del Sistema y 
creció hasta incluir el Universo, el hombre y la 
civilización, todo visto desde el punto de vista de 
ideas tales como la Ley del Tres, la Ley del Siete y el 
eneagrama.

The Pyramid of Fire (La pirámide de fuego): 
Uno de una serie de folletos. Se investiga a los 
antiguos dioses de México.

The Mysteries of the Seed (Los misterios de 



55

la semilla): Basado en torno a los Misterios griegos: la 
autoría de este folleto es discutida, y si bien se publicó 
definitivamente por Collin, parece ser que él no fue el 
autor.

The Herald of Harmony (El heraldo de la 
armonía): Una mirada poética de la escuela y la 
civilización desde el principio de los tiempos hasta la 
nueva civilización, de la que Collin sintió que fue un 
gran precursor. Collin ve a Gurdjieff y a Ouspensky 
como dos polos de una obra diseñada por Fuerzas 
Superiores.

The Christian Mystery (El misterio cristiano): Los 
acontecimientos del drama de Cristo y el desarrollo de 
la civilización cristiana son colocados en el eneagrama. 

A programme of Study (Un programa de estudio): 
Publicado por sus grupos, este folleto describe muchas 
de las ideas generales que habían estudiado.

Lessons in Religion for a Skeptical World 
(Lecciones de religión para un mundo escéptico): Un 
folleto publicado a título póstumo que consta de notas 
y fragmentos, en su mayoría con una perspectiva 
religiosa, algunos de los cuales han sido revisados 
por sus estudiantes. Una segunda parte de este fue 
publicada solamente en español.

The Theory of Conscious Harmony (La Armonía 
Consciente): Una colección póstuma de extractos 
de cartas. Collin fue un gran escritor de cartas, y 
estos extractos, organizados por temas, ofrecen una 
perspectiva alentadora y emocional de la obra. A 
diferencia de algunas otras publicaciones póstumas, 
Conscious Harmony es totalmente auténtica.

The Mirror of Light (El Espejo de la Luz): 
Recopilación de sus cuadernos de notas; esta se siente 
más auténtica que las Lecciones de religión, pero 
todavía contiene algunos escritos que probablemente 
no eran de Collin. Una segunda recopilación se publicó 
solo en español, titulada como La Nueva Luz.

LEGADO

Hay a menudo un conflicto entre 
aquellos que quieren mantener el 
sistema “puro” y aquellos que creen 
que su existencia depende de las nuevas 
formas y aplicaciones. Collin fue acusado 
por muchos de la “vieja guardia” de 
Ouspensky de tomar el Cuarto Camino 
en lugares en donde no había intención 
de ir. Siguiendo su renacer en un país 
diferente, llevó las enseñanzas a una 
esfera donde el servicio a las personas y 
la atención a las necesidades del planeta 
eran esenciales. Para Collin existía solo 
un camino de mantener el sistema puro, 
y este era llegar a ser puro por uno 
mismo: “Recordarse a sí mismo, para 
ser libre del egoísmo, ser amable, ser 
comprensivo, para servir a la Obra y 
semejantes; recordarse a sí mismo y 
encontrar a Dios…”

“Durante el tiempo anterior y posterior 
a su muerte, para mí y para muchos, 
el conjunto de la idea y propósito de 
nuestro trabajo se reveló de una manera 
muy diferente. Resultó claro que 
antes habíamos llevado todo de forma 
extraordinariamente plana, de modo 
incompleto. Al demostrar una conciencia 
moribunda en vías de extinción, 
Ouspensky parecía indicar que es en esto 
donde están todas las posibilidades”.

Collin fue un hombre afable y amable, 
modesto y humilde en extremo, pero con 
una calidad de dignidad y autoridad, y 
quizás un poco demasiado confiado, que 
permitió a la gente agotar sus recursos e 
incluso estafarle. Joyce Collin Smith dijo 
que él mismo se puso a disposición de 
todos, incluso levantándose de la mesa 
o de la cama para asistir a cualquier 
persona que pedía verlo.

“Cuantas más demandas hay, mejor 



 56  

me hacen ser”, contestaba. “Debo hacer lo que 
uno debe hacer”. “Y, ¿qué es eso?”. “Obedece a 
Ouspensky”. Collin creía que su misión había 
venido de Ouspensky, para reconstruir el 
Sistema y encontrar un nuevo hogar para 
ello. El nuevo hogar era sólo un país, según la 
visión de Collin, lleno de nuevas posibilidades: 
México.

En su corta vida, Collin consiguió una 
increíble suma, además de una unificación 
de la ciencia y el misticismo en dos libros 
excepcionales. En México fundó Ediciones 
Sol, publicando lo traducido al español de 
Ouspensky, Maurice Nicoll y otras obras del 
Cuarto Camino; abrió la única librería inglesa 
en la Ciudad de México, la Librería Británica; 
había adquirido una mina que podía producir 
plata, sal y varios nitratos; él había comprado 
una antigua hacienda y había instalado allí 
un grupo de mujeres campesinas para tejer 
mantas y sarapes para los turistas; su esposa 
Janet abrió una clínica y contrató los servicios 
de un doctor de la ciudad para atender allí, y 
con un grupo de ayudantes hacía ropa para 
los pobres; él formó un grupo de teatro con el 
que realizó las producciones de “Peer Gynt” y 
Anouilh “The Lark”.

Su mayor proyecto fue la construcción de un 
planetario tallado en la roca volcánica. Este se 
componía de dos círculos de interconexión por 
debajo del nivel del suelo, llamados la Cámara 
del Sol y la Cámara de la Luna. Entre los dos 
había un pequeño espacio circular donde 
un gran caparazón, hacia arriba sobre un 
pedestal, cogía el sol a través de una apertura 
por encima del solsticio de verano. Las dos 
cámaras estaban rodeadas por un angosto 
y curvado pasillo, las paredes adornadas 
con mosaicos que muestran la evolución del 
hombre, desde las formas primordiales de 
la vida hasta el hombre perfecto. También 
contenía un auditorio, que se utilizaba también 
para danzas rituales o nacionales, ejercicios y 
los “movimientos” del estilo de Gurdjieff que 
se utilizaban para desarrollar la concentración 

y la atención, y una biblioteca. Tenía enormes 
de anhelos de creatividad y energía ilimitada.

“Estaba tan solicitado para contestar a las 
preguntas y comentarios y hacer frente a 
las cuestiones de carácter filosófico, que era 
difícil conseguir hablar con él en absoluto. 
Para ello había que recoger las herramientas o 
instrumentos y trabajar con o junto a él en todo 
aquello que entonces exigiera su atención”.

Collin consideró que sólo a través de aquello 
que cada vez exige más de uno mismo 
podría realizarse la Gran Obra. Esto es lo que 
Ouspensky le había enseñado en las últimas 
semanas de su vida. Pero finalmente esto fue 
su perdición. Intentó maratones de resistencia, 
caminar largas distancias bajo el calor, sin 
agua y sin descanso, a veces durante varios 
días. Cada vez su fatiga era más importante.

A finales del 1955, Collin fue a París, Sevilla, 
Atenas, Roma y Estambul y sintió haber 
encontrado los rastros de la escuela en una 
serie de áreas; escribió sobre Cosimo de Medici, 
sobre la casa de Lorraine y Leonardo da Vinci, 
y sobre otras figuras conocidas históricamente 
que según él habían sido “escolásticos”. Así 
pues, en Roma, fue recibido en la Iglesia 
Católica Romana, movimiento que además 
trajo críticas de algunos sectores, pero que 
obviamente añadió una mayor profundidad en 
el sistema por él. El trabajo no era un sustituto 
de la religión: “Es la llave de la religión, ya que es 
una llave para el arte, la ciencia y todos los otros 
aspectos de la vida humana”.

Como resultado de la distribución de los 
libros de Ediciones Sol, varios grupos se 
iniciaron en Perú, Chile, Argentina y Uruguay, 
con los cuales Collin mantenía un contacto 
regular. Collin había aprendido de manera 
autodidacta astrología, y de acuerdo con 
Joyce, Collin Smith sabía que “algo nuevo 
estaba a punto de ocurrir” para él. Durante 
la misa en la Basílica de Nuestra Señora de 
Guadalupe, y después de una peregrinación a 



57

pie toda la noche, al parecer se desmayó por el 
cansancio, aunque más tarde se pensó que era 
el primero de una serie de ataques al corazón 
que finalmente lo mató. 

LA GRAN UNIFICACIÓN

Dentro de sus contribuciones más relevantes, 
destaca el énfasis en la idea de la escuela del 
Cuarto Camino existente en diferentes épocas. 
Él decía: 

Las Escuelas del Cuarto Camino han existido 
y existen, así como las escuelas de los tres 
caminos tradicionales existieron y existen. 
Pero son mucho más difíciles de detectar, 
porque –a diferencia de otras– ellas no pueden 
ser reconocidas por una práctica cualquiera, 
un método, una tarea o un nombre. Ellas 
están siempre inventando nuevos métodos, 
nuevas prácticas, adecuadas al momento y a 
las condiciones en las cuales ellas existen, y 
cuando han alcanzado una tarea que les ha 
permitido pasar a otra, a menudo cambian sus 
nombres y el aspecto general del proceso.

Rodney Collin estudió la secuencia de las 
civilizaciones europeas, encontrando así un 
patrón que seguiría una escala planetaria 
donde los tiempos son diez veces más largos 
que en el caso de la vida humana. Su secuencia 
empieza siguiendo la de Toynbee, pero pronto 
cambia algunos aspectos, tratando de seguir su 
propio patrón. Así, pues, su lista empieza con los 
griegos —con raíces en los egipcios, a los que él 
considera los últimos en las etapas previas—, 
luego los romanos, los cristianos primitivos, 
los cristianos monásticos, los cristianos 
medievales, el Renacimiento y lo sintético 
(aquello hecho por el hombre). Cita, además, 
la influencia de la civilización extraeuropea, 
la árabe, encima de la civilización cristiana 
medieval.

Estableció una relación entre las Escuelas 
del Cuarto Camino y el origen y desarrollo de 

estas civilizaciones. Escribió:

Así pues, las Escuelas del Cuarto Camino, 
sin duda, estuvieron detrás del diseño y 
construcción de las grandes catedrales góticas, 
aunque no tenían un nombre especial y se 
adaptaron a la organización religiosa del 
momento. Por un tiempo los cluniacenses las 
protegieron, y en otra época los masones. En el 
siglo XVII, escuelas similares eran responsables 
de gran parte de las nuevas investigaciones 
científicas y médicas, a veces bajo un mismo 
nombre y a veces con otro. En el siglo XVIII, de 
nuevo, Escuelas del Cuarto Camino adoptaron 
muchos de los descubrimientos de la arqueología 
griega y egipcia para revestir sus ideas y su 
organización, mientras algunos de sus líderes 
–con el fin de penetrar en círculos sofisticados 
y amantes del lujo donde ellos tenían trabajo 
por hacer– podían incluso aparecer bajo una 
apariencia de elegantes magos o hipnotizadores.

Los fundamentos conceptuales para este 
proyecto son la Ley de los Tres, que podría 
decirse que es similar a la tríada de tesis, 
antítesis y síntesis de Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel, y la Ley del Siete, la idea de que las 
notas de la escala musical occidental codifican 
etapas universales, en esencia, en todos los 
procesos de desarrollo. De esta forma, Collin 
une ambos esquemas geométricamente 
usando el eneagrama. 

Otro trabajo que Collin incluye es La Teoría 
de la Vida Eterna, en la cual utiliza algunas 
de las ideas de El Desarrollo de la Luz como 
punto de partida para formular una teoría de 
los ciclos y potencialidades de las almas; por 
ejemplo, la reencarnación. Su obra La teoría 
de la armonía consciente y El espejo de la 
luz son más exploraciones espirituales de la 
humanidad: la fe, la aceptación y el perdón, 
en contraste con el alcance filosófico de sus 
anteriores trabajos.

El Desarrollo de la Luz continúa la obra de 



 58  

Ouspensky, completando una tarea dada a 
Collin por su maestro: “clasificar las ciencias” 
de acuerdo a los principios y las grandes leyes 
cósmicas del Cuarto Camino (Ley del Tres y Ley 
del Siete). Sin embargo, él deja muy claro que, a 
pesar del majestuoso alcance del Sistema, uno 
nunca podría separarlo totalmente del ser de 
Ouspensky, el único “que pudiera inducir en 
otros los cambios necesarios de entendimiento 
y de actitud para comprenderlo”.

Las últimas sugerencias de Ouspensky a 
unos pocos elegidos fueron que éstos debían 
reconstruir todo por sí mismos, de modo que las 
ideas que él había estado enseñando durante 
tantos años podían florecer en nuevas formas. 
Collin asumió ansiosamente esta tarea para 
derrumbar la distinción entre el conocimiento 
científico y la cosmología religiosa.

El libre uso de la analogía parecerá una 
contradicción para aquellos que están 
acostumbrados a un lenguaje científico. En 
manos de Collin, la ciencia se convierte en 
una enseñanza acerca de nosotros mismos, de 
nuestros límites y por encima de todas nuestras 
posibilidades. El principio rector es que la 
unidad de las cosas no es accesible por una 
mente ordinaria en un estado de conciencia 
ordinario, sino solamente por una mente que 
se haya unificado, y que el significado del libro 
“sólo pueda residir en su ser derivado de las 
percepciones reales de la conciencia superior, 
indicando un sendero por el cual la conciencia 
tal vez pudiera ser abordada”.

El desarrollo de la luz está lleno de hechos 
impresionantes, pero se parece más a 
una pintura impresionista que a un mapa 
detallado. Las analogías de Collin despiertan 
la imaginación, y por primera vez, demuestran 
una unidad de las leyes y las influencias que 
se repiten sucesivamente, como las octavas 
de un teclado, en todos los niveles de todo el 
Universo, y dentro de cada célula cósmica, de 
cada hombre, del Sol o de la Vía Láctea.

La estructura del Sistema Solar y la 
composición del Sol están relacionadas con 
las fuerzas que gobiernan los procesos de la 
vida biológica, los procesos fisiológicos en el 
cuerpo humano, y también las enseñanzas 
psicológicas de los sistemas antiguos. Cada 
cosmos, desde una célula hasta la galaxia, 
comparte idénticas propiedades, así como 
el hecho de que las vidas de cada cosmos 
individual tienen la misma duración. La vida, 
el día y la respiración son divisiones cósmicas 
definidas de tiempo individual, y en su tiempo 
de vida, una célula respira tantas veces como 
lo hace un hombre o la galaxia.

Collin propone un patrón universal para 
cada cosmos o unidad independiente: un 
núcleo vital alrededor del cual giran un 
número variado de satélites, cada uno de los 
cuales realiza una función determinada por el 
todo: el sol con sus planetas, los planetas con 
sus lunas, los núcleos de los átomos con sus 
electrones, los padres y la familia, el maestro 
y el alumno. Los planetas son funciones del 
sistema solar, así como nuestros órganos lo son 
para nosotros. Ellos “dotan al sol con todas sus 
funciones, y lo convierten en un completo ser 
cósmico que posee todas las posibilidades”.

Su velocidad de rotación parece estar muy 
relacionada con el grado de desarrollo del 
planeta individual. La rotación es un método 
universal de separación entre lo basto y lo fino, 
y esto aquí se entiende como una analogía para 
el proceso de autoobservación y crecimiento 
de la conciencia en la esfera humana.

“El hombre vive y se desarrolla en paralelo a la 
asimilación del alimento, el aire y las percepciones 
(impresiones). El Sistema Solar se forma por un 
desarrollo paralelo de esferas sólidas, esferas 
atmosféricas y esferas de luz. Y de hecho, este 
desarrollo paralelo de tres niveles diferentes de la 
materia, que se originan en diferentes puntos, es 
una característica fundamental del Universo…”

La obra de Collin está llena de dichos 



59

puntos de vista analógicos. Los hombres son 
las células del cuerpo de la humanidad, pero 
hay ciertos hombres, los hombres con espíritu 
consciente que pertenecen a una categoría 
diferente, como Jesús, Buda, San Benito, Solón, 
Platón, quienes pueden elevar e inspirar tal vez 
a millones de hombres comunes y ordinarios. 
Estas personas son comunes y corrientes, 
así como un espermatozoide es una célula 
de tejido normal, y pueden dar origen a las 
civilizaciones de igual modo que un óvulo 
fecundado da lugar a un nuevo ser humano. La 
vida de este tipo de hombres es la concepción 
de una nueva cultura. 

La vida de una civilización sigue una 
progresión logarítmica que Collin mide en 
meses lunares; 10 meses, o aproximadamente 
8 años, representan el período de gestación 
cuando el nuevo maestro permanece 
invisible, quizás en reclusión; 100 meses o 80 
años representan la expresión física de las 
enseñanzas en el trabajo en soledad, el trabajo 
de toda una vida del círculo inmediato del 
maestro; 1000 meses o 700 u 800 años serán 
el total de la vida de una civilización, tras lo 
cual su inicial fuerza impulsora e instituciones 
morirán.

Collin adopta también el tema de las tríadas 
introducido ya por Gurdjieff y Ouspensky, y 
le añade una nueva dimensión. De acuerdo 
con los principios del Cuarto Camino, una 
o dos fuerzas nunca pueden producir un 
fenómeno. La presencia de una tercera fuerza 
es necesaria. Estas fuerzas se conocen como 
la fuerza Activa, la Pasiva y la Neutra, o como 
la Afirmativa, la Negativa y la Reconciliación. 
Collin expresa las seis posibles combinaciones 
de las tríadas como principios cósmicos. Todos 
los fenómenos de la vida son el producto 
de las tres fuerzas actuando a través del Sol 
como VIDA activa; la Tierra como MATERIA 
pasiva, y los planetas, los cuales determinan 
la FORMA y la función. Estos tres principios, 
Vida, Materia y Forma, se pueden combinar 
de seis formas diferentes, produciendo así 

procesos diferentes: crecimiento, destrucción,  
mejora, crimen, curación y regeneración. 
Todos los fenómenos en la Tierra, los conocidos 
y los desconocidos, pertenecen a uno u otro de 
esos seis procesos y este conocimiento ofrece 
una única y completa visión de las funciones 
vitales del Universo. 

DIMENSIONES SUPERIORES DE TIEMPO 
Y RECURRENCIA

En el Cuarto Camino, la cosmología del 
Absoluto se compone de seis dimensiones: 
tres de espacio y tres de tiempo. La cuarta 
dimensión es la vida de un cosmos tomada 
en su totalidad, y la sexta dimensión contiene 
todas las posibilidades para el cosmos 
individual. La quinta dimensión es la repetición 
infinita de la cuarta y para el hombre es 
la recurrencia a la que Ouspensky dedicó 
mucho estudio. El eterno retorno de esta vida, 
una repetición infinita de la misma vida, es 
la quinta dimensión del hombre. Los mismos 
hábitos y tendencias deben recrear las mismas 
circunstancias y situaciones una y otra vez. Si 
nada cambia, éstas continúan en la siguiente 
recurrencia. Sin embargo, nada permanece en 
el mismo lugar para siempre, y el principio de 
repetición en sí mismo implica que las cosas 
deben ser mejores o peores.

Sólo la profunda comprensión del 
horror y la inutilidad de una eterna 
repetición de su vida puede generar 
suficiente fuerza emocional para 
impulsar al hombre a penetrar más 
allá de ello. 

Nosotros no podemos recordar otras 
existencias por la misma razón que nuestra 
memoria es demasiado pobre con los recuerdos 
de esta vida; no somos conscientes de nuestra 
existencia en ella.



 60  

EL SER DEL HOMBRE EN LOS 
MUNDOS INVISIBLES

En La teoría de la vida eterna, Collin explora 
la posibilidad de supervivencia después de la 
muerte en su modelo metódico tradicional. 
Supone un asunto de suma importancia 
que sólo puede ser tratado de una forma 
inteligente y científica. En la muerte entramos 
en la eternidad, donde todos los puntos en 
el tiempo son accesibles de igual forma, ya 
no relacionados por el tiempo, sino por “la 
intensidad de la energía que los forma”. 

“Este es el progreso de la conciencia y la 
memoria en el estado de debilidad en que 
existe el hombre común y corriente; sin 
embargo, el punto que se halla en la cúspide 
del círculo es una barrera insuperable. 
Pasado este aislante de la muerte y la 

concepción, la conciencia del hombre no 
puede pasar, y de lo que hay más allá de eso, 
ya sea antes o después, su memoria no le dice 
nada”. 

Collin se basa en textos antiguos, desde 
el Mito de Er de Panfilia hasta las Leyes de 
Platón, el Libro Tibetano de los Muertos, el 
Libro del Arte de Morir, el Libro Egipcio de los 
Muertos, la Hermética y textos de Zoroastro, 
para describir la existencia del alma en los 
mundos después de la muerte y quienes 
explican, estando todos de acuerdo, que hay 
un intervalo definido entre la muerte y el 
renacimiento.

Se propone así que el alma está compuesta 
de materia en estado molecular, pero que 
esta alma no es un derecho automático, sino 
que ha de ser creada artificialmente por 



61

gran acumulación de la mejor energía que el 
organismo produce, y que él mismo cristaliza 
a través de continuos intentos de llegar a ser 
consciente (la energía creadora).

“El hombre común no puede hacer nada a 
la hora de invertir esta energía tan rápido 
como se produce… La ira, la envidia, la 
nostalgia y su estado normal de fascinación 
con él mismo y con el mundo que lo rodea 
(se la hacen perder). Con el fin de frenar 
esta pérdida, él debe crearla en sí mismo 
(transmutarla). Con el fin de crear, él debe 
tener un objetivo. Con el fin de tener un 
objetivo, él debe haber aprendido de todas 
sus partes y haberlas obligado a aceptar 
el dominio de su conciencia. Antes de esto, 
primero debe despertar la conciencia del 
sueño. Y ninguna de estas etapas puede 
lograrlas por sí mismo”.

La posibilidad de estados de conciencia 
superiores en el hombre depende precisamente 
de ciertas materias excelentes producidas por 
el órgano sometido a su atención. La atención 
tiene la capacidad de sostener en un campo 
fijado cierta materia invisible o energía en 
estado molecular, y es este ejercicio de atención 
en la autoobservación y la autoconciencia el 
que construye el alma. Los estados más sutiles 
de la materia en la esfera después de la muerte 
son demasiado rápidos y demasiado intensos 
para el hombre no preparado, quien a duras 
penas recupera su conciencia, como mucho. 
Cuanto más rápido uno pueda recobrar la 
conciencia, tanto más alto subirá. Pero para 
hacer esto requeriría un ser excepcional.

Tal y como las grandes religiones del mundo 
enseñan, el sufrimiento es el medio principal 
por el cual una parte del mecanismo humano 



 62  

puede separarse de las otras. El dominio 
de un gran dolor le da a la conciencia 
intensidad y “vuelo” para sobrevivir en 
ella misma. El problema es encontrar 
un choque suficientemente penetrante 
mientras se mantiene el experimento bajo 
control, el cual solo se puede llevar a cabo en 
presencia de una Escuela de Regeneración 
y con un Maestro en el que se confía 
incondicionalmente.

Para Collin las ideas que él enseña no son 
mera filosofía; el milagro es posible: 

“Un juego de ajedrez con ideas, que deja al 
Ser y a la Conciencia justo igual que antes, 
es bastante inútil”. 

Los sucesos notables después de la muerte 
de Ouspensky lo convencieron de que su 
maestro había llegado a la meta que toda 
su vida había estado preparando y que dio 
a Collin el impulso y la inspiración para 
continuar con la Gran Obra.

Collin creía que sus intentos de unir el 
conocimiento científico moderno y la 
Escuela de Conocimiento, para relacionar 
el flujo constante de nuevos conocimientos 
con los principios fundamentales, darían 
lugar a una verdadera mística científica 
o ciencia mística que sería el verdadero 
“camino” o “forma” para el porvenir. Todo 
el conocimiento humano y la experiencia 
tenían que ser vistos desde un punto de 
vista esotérico, desde su relación con la 
conciencia, con las leyes cósmicas y con el 
acercamiento del hombre a la perfección, en 
la que forman un solo Todo. Él habló de esta 
Nueva Era mucho antes de que se hubiera 
convertido en un eslogan para el mercado 
de la espiritualidad que hoy vemos.

“En cada época, un gran plan esotérico se 
establece para el conjunto de la humanidad, 
y en cualquier momento se forma una 
cierta fase de comprensión. En el momento 

actual nos encontramos entre la concepción 
y el nacimiento de un nuevo plan”.

Collin considera que el Cuarto Camino es 
la única salvación para la raza humana. 

“Nuestro planeta está creciendo. Es 
la hora de dejar las cosas de niños”. El 
Sistema es “el gran armonizador de todos 
los experimentos esotéricos anteriores; fue 
la explicación de cómo hacer lo imposible: 
hacer milagros”. 

“…Me horroriza recordar la forma como 
lo tomamos todo, como un método de hacer 
pequeños ajustes en nuestra psicología personal, 
e incluso juzgamos las últimas posibilidades y a él 
(Ouspensky) también a este nivel”.

El sistema es demasiado grande y 
demasiado milagroso para derrochar 
simplemente de forma indefinida la 
clasificación de los contenidos de la propia 
mente. Se debe utilizar para la comprensión 
del proyecto dentro de campos más amplios. 
Esta reconstrucción del sistema del Cuarto 
Camino fue algo fundado desde un nivel 
más alto al que él llamó “gran escuela”, 
donde Gurdjieff y Ouspensky fueron los 
principales agentes para lanzar al mundo 
un nuevo experimento esotérico.

Aquellos que han recibido la enseñanza 
podrán un día ser requeridos para pasar 
cuentas de la utilización que han hecho 
de ella. Pero, aparentemente, un maestro 
debe pasar a un mundo superior para ser 
capaz de transmitir la “gracia” que hace 
posible cualquier avance en el Trabajo… “La 
construcción de arcas para navegar desde 
un nivel superior”. De acuerdo con Collin, 
Ouspensky, efectivamente, se hizo inmortal. 
Independiente del tiempo y ahora, es 
accesible a cualquiera que desee su ayuda 
con la suficiente urgencia y creencia.

Collin creyó que la tarea fundamental de 
un verdadero maestro era abrir la puerta 



63

a otros para que lo siguieran, crear 
un nuevo campo de conciencia en el 
mundo y conseguirlo solo por renuncia 
a la vida. Él había escrito que la muerte 
de su propio maestro era un “juego… 
cuya trama era su propia muerte”, 
y, además, “nada es finalmente 
alcanzado hasta llegada la muerte, 
e incluso ella, a su vez, debe suponer 
simplemente un nuevo comienzo con 
nuevo equipamiento”.

Mientras que algunos especulan 
con que Collin se había ofrecido 
voluntariamente a Dios con el objetivo 
de que la Obra pudiera entrar en una 
nueva fase, lo más probable es que su 
muerte fuera simplemente el resultado 
de su exceso de trabajo.

El resultado final es el mismo, 
porque, efectivamente, él dio mucho 
de sí mismo en servicio y sacrificio, y su 
legado es que la Obra se ha expandido 
y ha crecido de una manera tal que ni 
Gurdjieff ni Ouspensky podrían haber 
imaginado. 

Uno solo tiene que leer la secuela de su gran 
obra, La teoría de la armonía consciente, 
para llenarse de una renovación espiritual; 
para convencerse de que la gran obra vive y 
de que todo es posible.





https://congresogrecia2025.com/

