




https://edicionesgnosticas.es/


https://gnosis.es/


1

Las  3  Montañas
Conferencia fielmente transcrita V. M. Samael 04/1972

Espero que todos pongan el 
máximo de atención... I de las 
tres montañas, la primera montaña 

es la de la iniciación, la segunda montaña, la 
de la resurrección, y la tercera montaña la de 
la ascensión. 

Después de revisar cuidadosamente tales 
mapas se acercó a mí uno de los guardianes 
del Santo Sepulcro y me dijo: “Sígueme”. Yo le 
seguí. Subimos por la montaña de la resurrec-
ción; él iba delante de mí, llevaba en su diestra 
los tres mapas y le dije: “Yo quiero llevarme todo 
lo interno; no dejaré en el mundo físico ni las huellas 
siquiera de los estigmas”. Al llegar a la cumbre de 
la montaña, me dijo: “Sabemos que te vas, pero 
antes de que te vayas es necesario que le dejes a la hu-
manidad estos tres mapas y tus palabras”. 

Yo le respondí: “así lo haré”, y es que en esos 
tres mapas está dibujado todo el camino. El 
primer mapa corresponde exactamente al 
sendero iniciático. Incuestionablemente, te-
nemos que subir por la senda de la iniciación, 
hasta la cumbre. La segunda montaña corres-
ponde exactamente al trabajo relacionado 
con la resurrección. Tenemos que lograr, en 



 2  

la cumbre de tal montaña, la resurrección del 
maestro secreto dentro de nosotros mismos 
aquí y ahora. La tercera montaña es la de la 
Ascensión, entonces nos fusionamos con el 
Cristo Íntimo para subir al Padre y nos libera-
mos radicalmente. Incuestionablemente, para 
subir por la montaña de la resurrección, nece-
sitamos habernos preparado intensamente en 
la montaña de la iniciación. 

Las diversas escuelas de tipo pseudo-esoté-
rico y pseudo-ocultista creen que la iniciación 
es todo; se atreven a decir: “el maestro fulano de 
tal recibió la quinta iniciación”, “el mahatma zutano 
es de tercera iniciación”, “el gurú fulano de tal tiene 
la séptima iniciación” y creen que con la inicia-
ción ya se logró todo, lo cual es absurdo. En 
el mundo físico vemos que toda escuela tiene 
su iniciación. Cuando uno quiere ingresar a la 
masonería, debe pasar por 
la iniciación. La iniciación 
es comienzo, principio, pero 
no es todo; únicamente co-
mienzo, el principio de algo; 
así también sucede con las 
iniciaciones cósmicas. En 
ellas tenemos que vivir todo el drama cósmi-
co, la vida, pasión, muerte y resurrección del 
Cristo, pero en forma simbólica. 

Por medio de tal drama y las infinitas 
pruebas esotéricas, somos instruidos sobre 
el trabajo que debemos realizar más tarde, 
pero la iniciación no es todo. En la iniciación 
se nos instruye, nada más, pero realizar es 
diferente. La realización solo es posible en la 
segunda y tercera montaña; en la iniciación 
se nos hace ver que nosotros hemos matado 
a Hiram Abiff, es decir, al Cristo Interno; en 
la iniciación venimos a saber que nosotros 
debemos más tarde resucitarlo, y se verifica 
en las diversas iniciaciones y resurrecciones 
simbólicas, pero eso no es todo; una cosa es el 
simbolismo y otra el crudo realismo. En la ini-

ciación hay que vivir el drama del Cristo, pero 
en forma simbólica. Nos convertimos cierta-
mente en el personaje central del drama, pero 
simbólicamente, no realmente. 

En la segunda montaña todo es diferente, 
allí ya no hay simbolismo, allí tenemos que 
desarrollar en nosotros mismos aquello que 
aprendimos en la iniciación. En la iniciación 
se nos entregan inclusive hasta los estigmas 
en forma simbólica; se nos crucifica, se nos 
atraviesa con clavos, quedamos traspasados 
con la lanza, etc., pero todo eso es simbólico; 
otra cosa es desarrollar realmente esos estig-
mas; eso solamente es posible en la segunda 
montaña, en la de la resurrección. Es claro 
que tales estigmas únicamente se pueden 
formar en nosotros mismos mediante esa 
energía sutil del Tercer Logos, mediante esa 

fuerza maravillosa del Ser, pero ya en forma 
refinada, quintaesenciada, profundamente 

En la 2ª montaña todo es diferente, allí ya no hay sim-
bolismo, allí tenemos que desarrollar en nosotros mismos 
aquello que aprendimos en la iniciación.



3

divinal, sin mezcla de pasión animal o morbo-
sidad. El desarrollo de tales estigmas suele ser 
doloroso. Que los estigmas de la mano apa-
rezcan en todos los grandes maestros es ver-
dad. Al budha lo representan con los chacras 
luminosos de las palmas de las manos, que 
no son sino los estigmas. Lo mismo en los pies 
de Gautama aparecen dos chacras que son 
dos estigmas. La corona de espinas se forma 
ciertamente en nuestras sienes, cuando sabe-
mos utilizar esa energía y el trabajo suele ser 
muy doloroso I… La flagelación tiene que 
hacerse también en el cuerpo astral del ini-
ciado, pero eso cuesta muchos meses, años de 
trabajo. Cada uno de esos estigmas por desa-
rrollar implica mucho tiempo de trabajo, pero 
en la iniciación simbólica se le dan a uno los 
estigmas simbólicos y si el iniciado no tiene 
suficiente ilustración, supone que ya los tiene 
realmente, cuando en realidad de verdad to-
davía no los tiene. 

Una cosa es vivir el drama cósmico, el dra-
ma del Cristo simbólicamente y otra cosa es 
vivirlo realmente; una cosa es, por ejemplo, 
lograr la resurrección del Cristo en forma 
simbólica y otra cosa es crudamente realizar 
al Cristo, resucitarlo dentro de nosotros mis-
mos. ¿Qué hay cinco iniciaciones del fuego? 
Es verdad. La primera está en relación con el 
cuerpo físico. La segunda con el cuerpo vital 
o lingam sarira. La tercera con el astral. La 
cuarta con el mental. La quinta con el cuer-
po de la  voluntad consciente. Con la tercera 
iniciación, venimos a adquirir los poderes del 
cuerpo astral; venimos a darnos cuenta de 
que hemos fabricado el cuerpo astral. Con la 
cuarta iniciación, nace en nosotros el cuerpo 
de la mente. Con la quinta iniciación, adqui-
rimos el cuerpo de la  voluntad consciente, o 
sea el cuerpo causal. 

La iniciación venusta es algo más trascen-
dental. En la primera iniciación venusta cono-
cemos el secreto del abismo, pero esa primera 
iniciación venusta no es más que una octava 
superior de la primera iniciación del fuego; es 
una repetición de la misma iniciación en una 
octava de orden superior. Con la segunda ini-
ciación venusta, venimos a recibir el bautismo 
de Juan; venimos a comprender lo que es real-
mente transmutar el agua en vino, desde un 
punto de vista trascendental. Con la tercera 
iniciación venusta, transfiguramos el cuerpo 
I. 

Cuando Jesús pasó por la tercera iniciación 
venustal, resplandeció en el “Tabor”, cuando 
Moisés pasó por la tercera iniciación venus-
ta, su rostro brilló en el monte Nebo; es que 
entonces el Cristo Interno se asoma a través 
del astral… Esa tercera iniciación no es más 
que una repetición de la tercera iniciación del 
fuego, pero en una octava de orden superior. 



 4  

Con la cuarta iniciación venusta, entramos en 
la Jerusalén Celestial; esta no es más que una 
repetición de la cuarta iniciación del fuego 
en octava de orden superior. Con la quinta, 
venimos a vivenciar lo que es la voluntad de 
Cristo; entonces penetramos en el Oliveti, en 
el monte Oliveti o monte de los olivos; apren-
demos realmente a obedecer al Padre y, sin 
embargo, esa quinta iniciación venusta no es 
más que una repetición de la quinta iniciación 
del fuego; hasta ahí, hasta la quinta iniciación 
venusta, no hemos hecho sino repetir las cin-
co iniciaciones básicas, pero en una octava de 
orden más elevado; sin embargo, ahí no termi-
nan los procesos iniciáticos. Existe una sexta 
iniciación, que es venusta y corresponde al 
budhi, al alma consciente. Entonces, venimos 

a conocer lo que es realmente la conciencia, 
venimos a vivenciar lo que es la conciencia 
despierta; venimos a vivir, a comprender cier-
tos dramas, ciertas partes del drama evangé-
lico que no alcanzaron a quedar escritas en 
ninguna Biblia y que se relacionan con esce-
nas y acontecimientos de otros planetas del 
sistema solar. La séptima iniciación venusta 
pertenece al Atman, al Íntimo; corresponde a 
la crucifixión del maestro. Y hay una octava 
iniciación venusta, que corresponde al Niño, 
al Horus, al Cupido que la Divina Madre Kun-
dalini lleva en sus brazos. 

Así pues, hermanos, son ocho iniciaciones; 
no son más, no son menos, son ocho; hasta allí 
llega la iniciación. Ocho iniciaciones corres-
ponden a la montaña de la iniciación. Cuando 
uno ha pasado por esas ocho iniciaciones, 
sabe que tiene que realizar el drama en forma 
íntegra, sabe que ha aprendido simbolismo, 
sabe que ha fabricado sus cuerpos solares, 
pero también comprende que necesita ahora 
desarrollar todo lo que aprendió en la inicia-
ción, y eso solamente es posible en la segunda 
montaña. 



5

La segunda montaña tiene trabajos muy di-
fíciles. El primero corresponde al  cielo lunar 
o de la Luna, es decir, al mundo astral; antes 
de poder ascender a la sección superior del 
mundo astral, es decir, al  cielo lunar, hay que 
desintegrar a los tres traido-
res de Hiram Abiff, hay que 
reducirlos a polvareda cósmica, 
hay que eliminar al Dragón. 
Después se gana el derecho a 
entrar en el trabajo de mercu-
rio. Antes de ascender al  cielo 
de Mercurio, que no es otra cosa 
sino el mundo mental superior, 
hay que descender a los infier-
nos de Mercurio, para destruir 
así muchas formas pesadas de 
la mente y a muchas criaturas 
animalescas y brutales que poseemos dentr0. 

Antes de subir al  cielo de Venus, que es 
el mundo de las causas caturales o 
mundo causal o mundo de la  volun-
tad consciente, necesitamos descen-
der a los infiernos de Venus, ahí se 
nos muestran los gérmenes del mal, 
tal como han quedado y que debemos 
desintegrar, ahí conocemos lo que son 
esos infiernos de Venus, ahí vemos 
que la Tierra, con todos sus habitan-
tes, ha sido devorada por los infiernos 
venusinos, ahí conocemos lo que son 
las pasiones animales violentas y bru-
tales, cuyas causas han quedado ahí. 
Ahí venimos a evidenciar la necesi-
dad de extirpar todas las raíces cau-
sales del mal. Sólo así podemos ingre-
sar al  cielo de Venus, que es el mundo 
causal. Entonces venimos a saber que 
en el mundo de las causas naturales 
trabajan los maestros del karma; ese 
es un mundo de dualidad, donde toda 
acción provoca una reacción inevita-

ble. Toda palabra dura se convierte en hechos; 
cualquier cosa que hagamos provoca su reac-
ción; ahí vemos el porvenir que le aguarda al 
planeta Tierra y a la humanidad. 

Antes de subir al  cielo del Sol, 
que es bastante difícil, tenemos 
que descender a los infiernos sola-
res, entonces venimos a evidenciar 
algo interesante: el Sol posee esos 
infiernos completamente limpios, 
no hay demonios en sus infiernos. 
El infierno viene de la palabra 
“infernus”, que significa región 
infernal, la región inferior de cual-
quier planeta; es el reino mineral 
sumergido. En el reino mineral 
sumergido del Sol ya no hay de-

monios; es tan poderosa la vibración solar que 
ahí no tienen cabida los demonios; el Sol des-
integraría cualquier demonio y lo reduciría a 

Toda palabra 
dura se convierte 
en hechos; cual-
quier cosa que 
hagamos provoca 
su reacción; ahí 
vemos el porvenir 
que le aguarda al 
planeta Tierra y a 
la humanidad. 



 6  

polvareda cósmica. En el  cielo Solar venimos 
a saber realmente, a comprender realmente 
lo que es, dijéramos, el mundo búdhico o in-
tuicional; ahí en ese  cielo solar todos somos 
uno, ahí nos sentimos todos uno; la variedad 
es unidad. 

Mucho más allá del  cielo Solar, está el  cielo 
de Marte. Nadie podría ingresar al  cielo de 
Marte, absolutamente nadie, sin antes haber 
descendido a los infiernos marcianos. El  cielo 
de Marte, mis caros hermanos, es el mundo 
de Atman el inefable, Él es un luchador que 
entrega, Él lucha, Él tiene que pelear contra 
el Dragón, Él tiene que pelear contra los tres 
traidores, contra el ego animal, por eso es 
marciano. En los infiernos de Marte encon-
tramos nosotros la magia negra marciana, la 
terrible brujería de Marte, que es espantosa. 
Ahí venimos nosotros a evidenciar que exis-
ten muchas gentes en el mundo físico que 
están hasta bien encaminadas por el sendero 
de la luz y que, sin embargo, poseen dentro 
el “yo de la brujería”, y uno se asombra al ver 
ahí hasta hermanos. A algunos de ustedes 
los he encontrado ahí en plenas reuniones 
de brujería. “¡Imposible! —dirían ustedes—, no 
me he dedicado a la brujería”, pero así es. Cada 
ser humano, en el pasado, pudo haber tenido 
algún error, pudo haberle gustado la brujería 
en alguna edad o haber simpatizado con ella 
en alguna existencia, y entonces se formó tal 
“yo”, y ese continúa existiendo allá dentro; 
hace males sin que la persona humana lo 
sepa y asiste a esos salones de brujería, a esos 
templos de magia negra sin que la persona 
aquí en el mundo físico lo sepa. Yo me quedé 
asombrado al ver ahí algunos hermanos, por 
cierto, bastante distinguidos. Entre las fiestas 
de la brujería, comprendí, claro, que no en 
forma íntegra estaban ahí, sino algunos de sus 
“yoes”, “yoes brujescos” que ellos mismos no 
conocen, que ignoran que los tienen, ¡terrible 

realidad! Pero así es. En la esfera de Marte, 
donde tiene uno que libertarse de la mente, 
mientras la conciencia esté embutida entre la 
mente, enfrascada, aprisionada, sufre lo inde-
cible y no goza de la iluminación auténtica. Yo 
me liberté de la mente en la esfera de Marte, 
pero ese es un trabajo doloroso, pues sí, por-
que hay que eliminar los elementos subjetivos 
de la mente, muchos elementos malignos que 
uno lleva dentro y que ignora que los tiene. 
Uno aquí puede creerse un santo, un virtuoso, 
pero la realidad es que tiene ahí dentro ele-
mentos perniciosos, terriblemente malignos, 
y lo más grave es que ignora que los tiene; no 
solamente ignora, sino además ignora que ig-
nora, como dijera Sócrates. 

En el mundo de Júpiter, nos aguarda un 
trabajo durísimo; nadie podría entrar, por 
ejemplo, al  cielo de Júpiter, que es el Nirvana 
mismo, sin haber descendido a los infiernos 
de Júpiter; ahí tiene uno que agarrar al toro 
por los cuernos y esa es una obra durísima. 
Nos lleva al toro ese, terrible, del instinto bru-
tal, dentro de sí mismos, el Toro de Creta, que 
hay que vencerlo, terriblemente, y destruirlo, 
desintegrarlo; ahí tiene uno que vencer a las 
bestias malignas que le impiden la entrada al 
Nirvana y que las lleva dentro, muy sumergidas 
I… 

En la esfera de Saturno, nos encontramos 
con otro trabajo muy diferente. Nadie podría, 
por ejemplo, entrar al mundo del Paranirva-
na, que es el  cielo de Saturno, sin haber sido 
antes enjuiciado en el templo de Saturno, 
que está situado precisamente en la tierra 
sagrada del norte, allá en la lejana Thule, en 
la Isla Santa. Cuando uno quiere verdadera-
mente entrar en el  cielo de Saturno, o sea en 
el Paranirvana, es juzgado en el Templo de 
Saturno. En tal templo hay tinieblas y ahí se 
nos enseña que Saturno y el Sol, la luz y las 
tinieblas se intercambian constantemente en 



7

su trabajo; así es. Ahí, en el templo de Satur-
no, un gran ángel de la muerte, un gran ángel 
funeral, pesa el corazón del difunto, es decir, 
ahí pasamos por el juicio ese de Osiris Numen. 
Dicho juicio está escrito claramente en el libro 
egipcio de “La Morada Oculta”, pero una cosa 
es leerlo en tal libro y otra cosa es vivirlo real-
mente en el templo de Saturno. El corazón del 
difunto, es decir, de aquel que ha muerto en sí 
mismo, aunque tenga su cuerpo físico vivo, es 
puesto en la balanza, es pesado y si la balanza 
se inclina a su favor, entonces se le considera 
muerto, se considera de él, que ya murió, está 
bien muerto y se le declara así: “muerto”, go-
zando por tal motivo el derecho de entrar en 
el Paranirvana, que es el  cielo de Saturno. 

Yo les estoy hablando a ustedes esto a gros-
so modo, a grandes rasgos, porque realmente 
tengo que escribir todo un libro para hablar 
de esto; estoy, pues, sintetizando lo más que se 
pueda. Mucho más tarde, hay que trabajar en 
Urano, para poder entrar al  cielo de Urano. 
En el  cielo de Urano descubrimos cosas ma-

ravillosas; vemos el porvenir que le aguarda 
a la humanidad en la Era de Acuario; vemos 
que el movimiento gnóstico se convertirá en 
poderoso y formará un gran pueblo, el pueblo 
gnóstico de Acuario. Vemos otros movimien-
tos tántricos que también cumplirán gran mi-
sión en Acuario, pero nos damos cuenta exac-
ta de que el movimiento más fuerte y popular, 
completamente general, va a ser el movimien-
to gnóstico en la era de Acuario. Banderas se 
ven ahí, multitudes, pueblos y lenguas. 

Ahí en la esfera de Urano, tenemos que 
destruir todavía algo que queda adentro, me 
refiero al “mal ladrón”. Se dice que Jesús el 
Cristo murió entre dos ladrones, el bueno y 
el malo. El buen ladrón es aquel que se roba 
la energía creadora para transmutarla, para 
crear los cuerpos solares, etc., etc. Pero hay un 
mal ladrón en todos y en cada uno de noso-
tros; hay un centro malvado dentro; se roba la 
energía creadora para el mal, para la satisfac-
ción de las pasiones animales, para la forni-



 8  

cación, para el adulterio, etc. Ahí, en la ssfera 
de Urano, viene uno a encontrarse con el “mal 
ladrón” y ahí tiene que desintegrarlo, reducir-
lo a polvo. Se presenta tal como es y hay una 
ceremonia simbólica en que hay que amarrar-
lo, decapitarlo y desintegrarlo. De manera que 
es simbólico que el Cristo haya muerto entre 
dos ladrones; son los dos poderes que hay en 
uno: aquel que se roba la energía sexual para 
el bien, pero aquel otro, el que se roba para 
el mal, es el “mal ladrón”. Así pues, observen 
ustedes que estos dos ladrones murieron cru-
cificados en cruz. 

La cruz es completamente sexual, porque el 
palo vertical es masculino, el horizontal lo es 
femenino; en el cruce de ambos está la clave 
de todo poder y los dos ladrones mueren cru-
cificados. Es decir, con eso se nos está dicien-
do que esos dos ladrones no eran personas 
comunes y corrientes; se nos está hablando de 
dos ladrones que todo el mundo lleva dentro 
del sexo, y que se roban la energía creadora, 
el uno para el bien, el otro se la roba para el 
mal; el uno para fabricar los cuerpos solares y 
desarrollar las facultades íntimas del Ser, etc., 
el otro se las roba para el mal, para fornicar, 
para adulterar, para cometer toda clase de 
delitos. En la esfera de Urano, tenemos que 
acabar con el “mal ladrón”; destruirlo. 

Después ingresamos a la esfera de Neptuno; 
ahí, obviamente, hay un trabajo muy pro-
fundo, muy concreto; ahí es donde se viene a 
adquirir o a lograr el estado seráfico; ahí se 
llega al grado de serafín. En la esfera lunar, 
llegamos al estado angélico. En la esfera de Mer-
curio, nos convertimos en arcángeles. En la es-
fera de Venus, nos convertimos en principados. 
En la esfera del Sol, en potestades. En la esfera 
de Marte, en virtudes. En la esfera de Júpiter, en 
dominaciones. En la esfera de Saturno en tronos. 
En la esfera de Urano nos convertimos en que-
rubines y por último nos convertimos en serafi-

nes, cuando entramos en la esfera de Neptuno. 

Así pues, en cada una de estas escalas an-
gélicas, tenemos que ascender, subir, pero 
aunque hayamos subido al estado seráfico, no 
por eso todavía somos maestros resurrectos. 
Cuando yo llegué al trabajo en la esfera de 
Neptuno, me di cuenta de todo lo que había 
que hacer. Sería largo hablarles esta noche a 
ustedes sobre el trabajo en la esfera de Neptu-
no; es demasiado dispendioso todo eso. Pien-
so escribirlo en “Las tres montañas” (72-73). 
Me limitaré únicamente a decir, en síntesis, 
que después de haber realizado todos los tra-
bajos en la esfera de Neptuno, me dirigí real-
mente al señor Shiva, es decir, al Tercer Logos, 
a mi propia mónada de Dios, para hablar más 
claro, a Samael mismo que es mi Dios, mi Real 
“Sí” o Ser. 

Le dije: “Bueno, y ahora, ¿qué más me toca hacer? 
Ya he hecho todos los trabajos que corresponden a la 
última esfera celestial y ahora ¿por dónde sigo? ¿Cuál 
es el camino? 

Entonces me habló claro mi “Sí”: “Tú tienes 
que aguardar ocho años, pero… ¿qué son ocho años? 
No son nada, se pasan muy pronto y después ¿qué tal 
el triunfo que te aguarda? Será grandioso, ocho años 
no son nada, yo volveré dentro de ocho años para pa-
garte lo que te debo”. 

“Está bien, Señor —me limité a decir—, aguar-
daré”. 

Obviamente, durante estos ocho años, me 
toca pasar y vivir el libro de Job, pruebas y 
dolor. Durante estos ocho años, debo califi-
car iniciaciones. Cada una de las iniciaciones 
recibidas, ahora, debe ser calificada. Son los 
ocho años de Job, son los ocho años o las ocho 
ruedas en que fue transportado aquel arco 
maravilloso de los dioses en el Indostán, hasta 
entregárselo a Rama, quien lo pudo tener con 
gran fuerza. Son los ocho años que viviera To-



9

bías, el gran patriarca, los mismos ocho años 
del santo Job; solo entonces, mis caros herma-
nos, viene la resurrección mística. Está más allá 
del estado seráfico, entonces se convierte uno 
en un Kumará; obviamente, así es. Yo estoy 
repitiendo esto por segunda, por tercera vez, 
para ser más claro, porque en el pasado Ma-
hamvantara ya lo había hecho; en este lo hice 
en la Lemuria, pero como quiera que cometí 
un error al iniciarse la raza aria, obviamente, 
tuve caída y muerte, muerte de Hiram Abiff, 
pero en estos precisos instantes, me preparo 
para la resurrección de Hiram Abiff dentro de 
mí mismo, aquí y ahora. 

Esto antes no se hablaba así públicamente a 
la luz del día; yo tengo que hablarlo para mos-
trarles a otros el camino, porque si uno no lo 
habla... ¿Cómo van a conocer los hermanos lo 
que es el camino? Podría decírseme que por 
modestia no lo hablara; pues está bien, pero al 
callarlo, entonces... ¿Cómo lo sabrían? ¿Cómo 
podrían ustedes ver la senda? Si se les pone 
un telón delante para que no lo vean, hay que 
hablar claro, ahora hay que escribir, y por eso 
tengo este cuerpo para escribir. 

Espero que nuestro hermano Arturo, pues, 
siga, como siempre, cooperando con nosotros. 
Ahora vamos a necesitar dibujar los tres ma-
pas; por de pronto ya va llegando la hora de 
dibujar el primer mapa, el de la iniciación, la 
montaña de la iniciación; después le seguire-
mos con la segunda montaña y después con la 
tercera. En la ascensión, tiene uno que llegar a 
la unión con Vishnú, o sea, el Cristo Interno, la 
encarnación del Cristo Íntimo, del Cristo Cós-
mico, y claro, lográndose la encarnación del 
Cristo, se logra la unión con el Padre, porque 
el Hijo es uno con el Padre y el Padre, uno con 
el Hijo. Esto lo había logrado ya en el pasado; 
más por un error, fui abajo; ahora estoy otra 
vez subiendo con mucha dificultad y muchas 
amarguras. 

Así pues, mis caros hermanos, es bueno 
que ustedes vayan comprendiendo lo que son 
las tres montañas. Ese es el objetivo, pues, 
del libro que estoy escribiendo para bien de 
la humanidad, pero se necesita que ustedes 
estudien estas obras. No basta que ustedes, 
pues, compren las obras, que las tengan en su 
poder; hay necesidad de que estudien estas 
obras. En “El Parsifal”, por ejemplo, preparo el 
terreno para este libro: “El Misterio del Áureo 
Florecer” (71-72), y a su vez, este libro que aca-
ba de salir, “El Misterio del Áureo Florecer”, 
prepara el camino para “Las Tres Montañas” 
(72-73), pero se necesita estudiar, a fin de que 
las Tres Montañas sean debidamente com-
prendidas. Aquí les estoy hablando a grosso 
modo, sintetizando la obra. En detalle, ya es 
muy minuciosa, detenida; marca rigurosa-
mente cada paso que se da y el objeto es ras-
gar todos los velos para que el camino quede 
a la vista de todos, para que cada uno pueda 
hollarla con firmeza, hasta llegar verdadera-
mente a la liberación. Hasta aquí, hermanos. 



INSTITUTO GNÓSTICO DE ANTROPOLOGÍA, A.C. 
SEDE MUNDIAL DE LAS INSTITUCIONES GNÓSTICAS 

MÉXICO 

	 1	

	
México, 27 de junio de 2024. 

Año 63 de Acuario 

 
Desde la Sede Mundial de las Instituciones Gnósticas les enviamos nuestro saludo 
fraternal, 

Paz Inverencial. 

	

Apreciada	comunidad	gnóstica	del	IGA	Internacional,	les	informamos	que	el	Monasterio	
de	Estados	Unidos	ha	sido	inaugurado.	

Les	 enviamos	 a	 todos	 nuestro	 profundo	 agradecimiento	 por	 toda	 la	 ayuda	 que	 han	
brindado	para	la	cristalización	de	este	importante	Centro	Gnóstico	de	Formación	Misional.	
Infinitas	gracias	por	su	apoyo	incondicional	y	su	buena	voluntad	de	todos	en	bien	de	la	Gran	

Apreciada comunidad gnóstica del IGA internacional, les informamos que el Monaste-
rio de Estados Unidos ha sido inaugurado.

Les enviamos a todos nuestro profundo agradecimiento por toda la ayuda que han brin-
dado para la cristalización de este importante Centro Gnóstico de Formación Misional. In-
finitas gracias por su apoyo incondicional y su buena voluntad de todos en bien de la Gran 
Causa.

INSTITUTO GNÓSTICO DE ANTROPOLOGÍA, A.C. 
SEDE MUNDIAL DE LAS INSTITUCIONES GNÓSTICAS 

MÉXICO 

	 1	

	
México, 27 de junio de 2024. 

Año 63 de Acuario 

 
Desde la Sede Mundial de las Instituciones Gnósticas les enviamos nuestro saludo 
fraternal, 

Paz Inverencial. 

	

Apreciada	comunidad	gnóstica	del	IGA	Internacional,	les	informamos	que	el	Monasterio	
de	Estados	Unidos	ha	sido	inaugurado.	

Les	 enviamos	 a	 todos	 nuestro	 profundo	 agradecimiento	 por	 toda	 la	 ayuda	 que	 han	
brindado	para	la	cristalización	de	este	importante	Centro	Gnóstico	de	Formación	Misional.	
Infinitas	gracias	por	su	apoyo	incondicional	y	su	buena	voluntad	de	todos	en	bien	de	la	Gran	



11

quien fuera discípulo del abate Tritemus, condis-
cípulo del doctor Fausto y de aquella otra lum-
brera de la ciencia, como Felipe Teofastro Bom-
bastro de Honhenheim y Áureola Paracelso. Al 
recordar nosotros a Enrique Cornelio Agrippa, 
hemos de estudiar algunos puntos importantes, 
tales como “vertical esotérica” o “rayo virginal” y 
“rayo de creación”. 

Es importante que cuando recordamos a Cor-
nelio Agrippa, surge inmediatamente a la me-
moria un hombre nacido en Colonia, Alemania, 

bonachón, guerrero por naturaleza y esoterista al 
mismo tiempo, inquieto, revolucionario, místico y 
mago. No hay duda de que Cornelio Agrippa fue 
consagrado caballero en pleno campo de batalla; 
distintos príncipes y reinos lo enviaron siempre 
a la guerra, pues era militar de gran valor. Por 
cierto, alguna vez se dice, que viajó con el doc-
tor Fausto hacia Praga, donde estaba entonces 
la secta del esoterismo práctico. Viejas leyendas 
medievales afirman que doquiera que estos dos 
hombres llegaran, doquiera se posaban; paga-

Cornelio A grippaCornelio A grippa y
la Piedra F ilosofal
Conferencia fielmente transcrita M. Samael del año 1975

No debemos dejar 
de recordar a 

un esoterista gnós-
tico muy avanzado, 
alquimista, kabalista, 
esoterista, mago; me 
refiero a Enrique Cor-
nelio Agrippa,



 12  

ban siempre con moneda oficial legítima; sin em-
bargo, hosteleros y tenderos, más tarde, se que-
jaban de que tal moneda resultaba siempre ser 
otra cosa, menos moneda; tal vez un pedazo de 
papel o de pergamino cualquiera, posiblemente 
algo que no tenía valor, un pedazo de cuero, etc., 
menos dinero oficial. 

Alguna vez estuvo en Inglaterra, donde fue reci-
bido con toda clase de honores en la misma cor-
te; no era para menos, venía como historiógrafo 
del emperador alemán. En otra ocasión, dícese 
de él que la corte hubo de adular muchísimo a 
la divina Margarita, “muy augusta clemente prin-
cesa”, como así la denominara, con el propósito 
de solicitar naturalmente de ella una pensión. El 
padre de Margarita había sido también protector 
de Agrippa. Tal hombre había sido aquel que se 
llamaba Maximiliano, de los años cuatrocientos 
y tantos, no Maximiliano de Habsburgo. Se dice 
también que, cuando la princesa Margarita de 
Austria le retirara todo apoyo debido a las excen-
tricidades propias de Agrippa, este ya no habló 
bellezas de la princesa, sino, antes bien, se expre-
só un poco diferente, claro está, lo que nos indica 
que todavía no había disuelto los elementos inhu-
manos que constituyen el ego, ¿verdad? 

Bueno, bien vale la pena que nosotros hagamos 
reflexiones de todas estas cosas. En otra ocasión, 
se dice que en la casa de Francisco II, fue llamado 
por la reina madre Luisa, la madre de Francisco II; 
claro, ahí se presentó con mucho aparato, pero 
solo se le requería para que prestara servicios de 
adivino en la corte. Se disgustó mucho por el pa-
pel que le ofrecieron; hizo muchas profecías poco 
agradables; una de ellas, a la reina madre Luisa, le 
dijo que el gran señor de Borbona la aniquilaría, 
destruiría su imperio; naturalmente, esto no gus-
tó mucho a la reina madre y prescindieron de sus 
servicios. En otra ocasión, se malquistó con mon-
jes franciscanos; cartas van, cartas vienen y al fin 
lo persiguió la iglesia; lo curioso del caso es que 
Agrippa no cayera y cayó. Cuando estuvo preso 
en Bruselas, el mismo rey lo sacó; el mismo rey 
también estudiaba la magia. No quiero asegurar-
les a ustedes que Agrippa, el discípulo del abate 

... hombre nacido 
en Colonia, Alemania, 
bonachón, guerrero por 
naturaleza y esoterista 
al mismo tiempo, in-
quieto, revolucionario, 
místico y mago. No hay 
duda de que Cornelio 
Agrippa fue consagrado 
caballero en pleno cam-
po de batalla;

Of Occult Philosophy - Cornelio Agrippa



13

Tritemus, el gran mago kabalista, hubiera elabo-
rado la Piedra Filosofal; no he investigado este 
punto de vista. El doctor Fausto: no hay duda de 
que sí lo logró. 

En cuanto a Felipe Teofastro Bombastro, es 
obvio que es un maestro extraordinario que po-
see la gema preciosa, resurrecto e inmortal, pero 
Agrippa tiene, a pesar de sí o no lo logró, el haber 
elaborado la Piedra Filosofal; eso no lo he inves-
tigado; lo que sí puedo asegurarles es que dio 
algunas enseñanzas maravillosas. Escribió su fa-
moso libro “La Filosofía Oculta”, que en su época

 fue una verdadera bomba atómica; provocó un 
escándalo terrible en toda Europa; francamente 
no me explico cómo este hombre no fue a pa-
rar a la hoguera en plena época de la Inquisición. 
Enseñó algunos conocimientos prácticos de ma-
gia que asombran, dice, por ejemplo: “la piedra 
heliotropo tiene el poder de hacernos invisibles 
ante nuestros enemigos”, claro, si uno utiliza los 
poderes elementales de esa piedra, lo logra, y si 
utiliza los poderes elementales de los erizos, por 

ejemplo, del inmenso mar, asegura Agrippa, que 
se puede demorar la marcha de un barco, se cita 
únicamente por información, no para perjudicar. 

El camaleón es muy curioso, cambia de colores 
a cada rato; dícese con los poderes elementales 
del camaleón, puede hacerse llover y hasta tro-
nar; bueno, eso sería muy útil para ayudar a la 
humanidad en tiempos de sequía; es obvio, pues, 
si uno se queja ante los elementales de las nubes, 
ante los silfos aéreos que jugueteaban, el nuba-
rrón, si uno les pone queja con dolor de lo que 
está pasando por falta de agua… Si veo el híga-
do del camaleón y se quema como sahumerio, 
lo quema entre las brasas encendidas y con un 

manto o con un saco golpea el suelo, como lo hi-
ciera Elías, el profeta del eterno. Puede conseguir 
lluvia benéfica para esa región donde hay sequía. 
Claro, todo poder en sí mismo es bueno o malo; 
observen ustedes que el dinero en sí mismo no 
es bueno ni malo; todo depende del uso que se 
haga de él: si se emplea para el bien es bueno, si 
se emplea para el mal es malo. Si alguien se em-
pleara, por ejemplo, para hacer llover con rayos 

Of Occult Philosophy - Cornelio Agrippa



 14  

y truenos hasta desatar gran tempestad de gra-
nizo en forma agresiva a gente indefensa, sería 
magia negra de la peor clase y, por tal motivo, 
podría ser castigado; se echaría tremendo kar-
ma encima. Recuerden a Milarepa; empezó como 
mago negro, y se murieron treinta y cinco perso-
nas, haciendo caer una casa sobre ellas, y luego, 
furioso, desató tempestades de granizo en una 
región en el Tíbet. Es venganza, ¿verdad? Bien, 
aquellos parientes, quedó toda la familia arruina-
da, ¿verdad? Pero es venganza, así empezó Mila-
repa, hasta que se arrepintió de la magia negra 
y por último se resolvió a entrar por la senda del 
filo de la navaja y vino a ser más tarde un gran 
Mahatma resurrecto. 

No quiero, pues, que ustedes vayan a utilizar ja-
más estas cosas; si comentamos nosotros a Cor-
nelio Agrippa y a su secreto para hacer llover en 
un caso de necesidad, quemando el hígado del 
camaleón, etc., tal poder se puede utilizar para 
bien, nunca para el mal. En un caso de sequía, de 
hambre, de miseria, donde falta la lluvia, se debe 
hacer algo para que la lluvia bienhechora haga 
bien, pero ir a desatar lluvia contra la gente por 
venganza, eso es de perversos, eso jamás debe 
hacerse. 

Así pues, hermanos, fue extraordinario Cornelio 
Agrippa, el hombre que decía que envolviendo 
un bastón en una piel de serpiente, levantándolo 
a lo alto y clamando al eterno, se recibía inspira-
ción suficiente como para profetizar sabiamen-
te. Cuando se veía en peligro ante los enemigos, 
temía ser víctima de alguien; entonces, Cornelio 
Agrippa escupía en su propio zapato, en su pie 
derecho; claro, hacía sus conjuraciones; en fin, se 
defendía y nada le pasaba. Con todas estas co-
sas, Cornelio Agrippa pasó a la historia como un 
mago; lo curioso es que ese erudito decía que la 
magia negra era algo muy serio. 

Para ser mago se necesitaba ser astrólogo, teó-

logo y matemático; era pues un ocultista consu-
mado. Hay quienes dicen que resucitó a un muer-
to y que hizo hablar a una muda. Siempre andaba 
con un perro negro, el perro negro de Cornelio 
Agrippa, viejo can que él amaba demasiado. Di-
cen las gentes que ese era Lucifer mismo; lo cier-
to es que el buen perro dormía deliciosamente 
en mullido lecho, y con una manta encima para 
protegerse del duro invierno. “Señor”, llamaba 
Cornelio Agrippa a su extraño can. 

De las salamandras y grillos enfatizaba siem-
pre la idea trascendental y trascendente de que 
moraban las mismas entre las llamas del fuego 
ardiente. Quienes conocemos demasiado los pa-

Así pues, en todo poder hay peligro de caer en la 
magia negra. El poder de hacer llover puede ser 
bueno o malo; depende del uso que se haga de él.



15

raísos elementales, bien sabemos que las sala-
mandras no son, como muchos creen, extrañas 
figuras semi-humanas, delgadas y muy secas; 
más bien se parecen al grillo, al chapulín, y moran 
siempre entre el fuego. 

En cuanto a la vertical de Cornelio Agrippa, 
es lo más trascendental; por su famosa vertical 
o rayo de creación, podríamos hasta decir que 
Cornelio Agrippa sí elaboró la Piedra Filosofal; 
yo no lo he investigado, puede que más tarde lo 
investigue; del doctor Fausto y de Paracelso no 
lo niego. De Cornelio Agrippa muchos aseguran 
que se pasó estudiando la Gran Obra, pero que 
no la realizó; en fin, si la realizó o no, no lo sé, pero 
posiblemente avanzó bastante. En todo caso, su 
rayo de creación, bien vale la pena analizarlo, 
dice: “la parte superior está en IOD kabalístico, la 
ciencia viviente espiritual, Brahatma, el Padre de 
todas las luces, el cual se desdobla a su vez en la 
Divina Madre Kundalini, el Alma cumbre crucifi-
cada, como decía Platón, aquí en esta Tierra, la 

Inteligencia Universal de ellos dos, deviene del Sol 
Espiritual, Kabir, Kabirim, el Cristo Íntimo de cada 
cual, el Rey de las Estrellas, continuando en orden 
sucesivo se llega entonces a la Piedra Filosofal, es 
claro, la bendita piedra que nos da poder sobre 
los elementos del fuego, de los aires, de las aguas 
y de la tierra, después viene el corazón, esa es la 
vida en su primero y último aliento”, y concluye 
con Lucifer, el Príncipe de las Tinieblas, he ahí 
pues, el Rayo de la Creación de Cornelio Agrippa. 

Bien vale la pena que nosotros esta noche lo 
analicemos. En cuanto a IOD, bien sabemos que 
hay tantos padres en los  cielos como hombres 
en la Tierra. Cada uno de nosotros tiene a su pro-
pio Padre que está en secreto, el Viejo de los Si-
glos, el IOD kabalístico, Kether. Que sea triuno: 
Kether, Chokmah y Binah, no lo podemos negar; 
la realidad es que a su vez es espíritu triuno del 
Padre Eterno; por desdoblamiento, aparece Devi 
Kundalini, nuestra Divina Madre; de la unión de 



 16  

ellos dos, nace el Kabir, el Jesucristo, no el his-
tórico; me estoy refiriendo al Jesucristo Íntimo 
particular de cada uno, pues el Jesucristo Ínti-
mo es bueno sin subestimar a quien predicará la 
doctrina, pues obviamente Pablo de Tarso en sus 
epístolas alude siempre a ese Jesucristo Íntimo 
de cada cual. Rara vez citó al Kabir, que enseñó la 
doctrina Intima del Cristo. 

Ese Jesucristo Íntimo es el Sol Espiritual que 
nos hacía a nosotros verdaderamente reyezuelos 
en el sentido más completo de la palabra, según 
el orden de Melquisedek. Necesitamos nosotros 
prepararnos para poder encarnar un día al Sal-
vador; ese Salvador no es el Jeshúa Ben Pandirá; 
sin embargo, fue precisamente el divino Rabí de 
Galilea, el que enseñó la doctrina, puesto que él 
mismo era la encarnación del Salvador. 

Pero viene la cuestión esta del “Salvador Sal-
vandus”, salvarse a sí mismo; no hay duda de que 
el Kabir o Kabirillo o Jesucristo particular de cada 
uno de nosotros es el verdadero Salvador Íntimo, 
viva personificación de la doctrina que enseña-
rá el Divino Kabir de Galilea, pues este Salvador 
Íntimo es quien se hace cargo de todos nuestros 
procesos emotivos, volitivos, emocionales, etc.

 Tiene en sí mismo que ser tentado y vencer 
a la tentación, tiene que dominar a las tinieblas 
y vencerlas en sí mismas, tiene que eliminar los 
elementos inhumanos en sí mismos, tiene que 
morir en nosotros mismos y resucitar en nosotros 
mismos, he ahí el “Salvator Salvandus”. “Matar a 
la muerte”, la mata con su muerte y resucita en 
nosotros mismos, para nuestra propia glorifica-
ción; así es como nos reconcilia con el Padre. Así, 



17

pues, ese Sol Íntimo, Rey de las Estrellas, Hijo del 
Padre que está en secreto y de la divina Madre, 
es nuestro auténtico Salvador Íntimo, más es ne-
cesario que nazca en nosotros, que nazca en este 
pesebre o establo que llevamos dentro, donde 
moran los animales del deseo; para eso debemos 
prepararnos para el acontecimiento cósmico que 
es maravilloso, pues cuando se logra al principio, 
parece como si no hubiera pasado nada. Nace un 
niño tan tímido, tan pequeño en el corazón del 
hombre, que ni se nota, pero conforme se va de-
sarrollando, conforme va creciendo, se va viendo 
el cambio en el iniciado y al fin él tiene que hacer-
se hombre y crecer. El crecimiento se realiza tra-
bajando en sí mismo, desintegrando los defectos 
psicológicos, venciendo tentaciones, combatien-
do contra el príncipe de los hijos de la infidelidad, 
contra las potestades, ... (?). 

Como dijera Pablo de Tarso, crece, se hace 
hombre, muere y resucita en nosotros. maestros 
como Kout Humi, como Moria, como el conde de 
San Germán, son resurrectos. Agrippa dice que 
Apolonio de Tiana resucitó a un muerto y que 
luego él también resucitó; luego él también es 
resurrecto y esos maestros resurrectos viven y 
pueden conservar sus cuerpos durante millones 
de años. Cuando uno ha logrado la resurrección, 
tiene poder para conservarse todo el tiempo que 
se quiera. Yo conozco maestros resurrectos de 
edades indescifrables, conozco todo el círculo 
esotérico de la humanidad divina y ellos ven a 
esta humanidad terrestre con piedad. 

Saben bien que la humanidad terrestre es un 
órgano de la Naturaleza-Madre y un órgano que 
debe existir para bien de la Naturaleza, porque 
asimila determinadas fuerzas, las transforma y 
las retransmite a las capas anteriores de la Tierra; 
es como el hígado mismo. Desde ese punto, ellos 
ven a la humanidad, saben que es necesario, pero 
saben también que rara vez se desprende un ór-
gano de la Naturaleza para autorrealizarse; eso lo 
saben; son criaturas completamente diferentes, 
absolutamente distintas a todo lo que ustedes 
puedan suponer. Hijos de la Resurrección, están 
en este mundo para ayudar a la humanidad. Ellos 

todos tienen poderes sobre la Naturaleza, que la 
Naturaleza les ofrece. 

Así pues, hermanos, el Rayo de la Creación de 
Cornelio Agrippa les invita para la reflexión; él ve 
después del Kabir o Kabirillo, la Piedra Filosofal, 
la Piedra Viva del Templo, la Piedra que debemos 
preparar; sería imposible sin el Kabir o Kabirillo; 
él es el trabajador principal y su Divina Madre; 
después el corazón que late en todo lo creado 
y después Lucifer, el Príncipe de los  cielos, de la 
tierra y de los infiernos también. Pero hablemos 
un poco sobre esa Piedra Filosofal. 

De acuerdo con el Rayo de la Creación de Cor-
nelio Agrippa, hay que prepararla; con ello po-
demos dominar a la Naturaleza; los elementos 
del fuego, de los aires, de las aguas y de la tierra, 
obedecen al que posee la gema preciosa; al fin y 
al cabo, la gema preciosa está compuesta tam-
bién por los mismos elementos de la Naturaleza; 
ahí se hallan todos compactos, unidos; el fuego 
que flamea, el aire que ruge con los huracanes, 



 18  

las aguas cristalinas y la perfumada tierra. Todo 
está ahí formando algo íntegro, unitotal, pero… 
¿Cómo es la cosa?, ¿Dónde está, dijéramos, la lu-
cha de los elementos? Pues dentro de nosotros 
mismos. El fuego lo tenemos en los ardores se-
xuales, en el rojo de los… Las aguas están en el 
caos metálico de la alquimia, en ese Azogue en 
bruto, en esa agua que no corre, en la leche de 
la Virgen, del Ens-Séminis; ahí están las ondinas 
juguetonas. En el fuego viven las salamandras 
atómicas de nuestro organismo; es obvio que 
las criaturas de las aguas también moran entre 
el azogue en bruto, entre las aguas de la vida. 
Ellas son las que agitan, se agitan y remueven 
ardiendo con el fuego, lo que las impulsa hacia 
la voluptuosidad animal. Mucho más allá están 
naturalmente los silfos del aire, no me refiero a 
esos que juguetean entre las nubes, no, sino a 
esos silfos atómicos que cargamos en la mente y 
que circulan por nuestros bronquios y pulmones. 
A ellos me refiero, a esos que juegan con… No es 
posible, ¿quién podría negar esa indolencia que 
nos agarra a veces, esa pereza propia del Tamas 
indostánico, asiento de los gnomos atómicos de 
nuestro organismo? 

Así pues, hermanos, esos elementos de la Na-
turaleza están dentro de nosotros mismos, en 
lucha violenta. Cuando trabajamos en la Forja 
de los Cíclopes, nos damos cuenta de la batalla 
tremenda que hay, cómo se enfurecen esas sa-
lamandras avivando los fuegos de la lujuria. Las 
ondinas voluptuosas nos invitan al placer animal. 
Los gnomos indolentes en el lecho de placeres 
y concupiscencia. Los silfos de la mente, jugue-
teando con nuestros pensamientos de infamia, 
de lascivia… La lucha de los elementos, unos 
contra otros y todos contra todos. ¿Será posible 
unir esos cuatro elementos? Sin embargo, aquí 
mismo, en la Piedra Filosofal están unidos todos, 
pero ¿cómo sería? Ya sabemos que los cuatro se 
resuelven por los tres, por las tres sustancias prin-
cipales de la alquimia; me refiero a la sal, al azufre 
y al mercurio. El azufre y el mercurio, pues, son 
simples y sencillos; en cuanto a la sal, es un poco 
más compleja; eso lo sabe cualquier alquimista, 
pues tiene un ácido y un cuerpo estable; el ácido 

hace de ella algo volátil y la base estable hace 
de ella algo fijo. Por lo volátil queda emparenta-
da con el mercurio y con las aguas; por lo fijo se 
halla relacionada con el azufre, con la tierra. Así 
pues, vean ustedes cómo los cuatro elementos 
en parejas de a dos se relacionan con la sal. No 
está en lo volátil de la sal; lo encontramos en el 
mercurio; lo encontramos en el aire, en el agua; 
por el otro extremo, parte fija de la sal, relacio-
nada naturalmente con la tierra y con el azufre. 
Así pues, los cuatro elementos se resuelven con 
las tres sustancias de la alquimia. Es mediante la 
sal que se consigue unir a los cuatro elementos 
íntegros; sin la sal no sería posible integrar esos 
cuatro elementos, eso es obvio, porque la sal es 
sagrada. 

En la Biblia se dice que el buen pastor da la vida 
por sus ovejas y la sal la da por sus ovejas, por-
que después que los elementos naturales se han 
integrado para formar la Piedra Filosofal, la sal 
ha muerto y ha dado la vida por sus ovejas. Esa 
piedra filosofal, es decir, los cuatro elementos, ya 
unidos, ya integrados en una suprema paz, en 
una armonía perfecta, vienen a constituir en sí 
mismos el vehículo a través del cual se manifiesta 
el maestro resurrecto, el maestro perfecto. Esa 
piedra no podría ser elaborada sin la presencia 
del Jesucristo íntimo, puesto que es el gran tra-
bajador, el Rey Sol, el Salvador, el Hijo del Padre 
que está en secreto y la Divina Madre Kundalini, 
nuestro Jesús particular. Recuerden ustedes que 
Jesús significa Salvador; él es nuestro salvador 
particular, el Horus, el Niño que María, Isis, carga 
en sus brazos, él, nuestro Jesús particular propio, 
el Cristo Universal, convertido en Salvador y lle-
vado por su Madre en brazos, el Rey de las estre-
llas, quien nos viene, pues, mediante la alquimia, 
a reconciliar a nuestro Padre que está en secreto, 
para hacer de nosotros maestros de perfección, 
maestros resurrectos. 

Un maestro resurrecto tiene poder sobre el fue-
go, sobre el aire, sobre las aguas, sobre la tierra; 
recibe el elixir de larga vida, por lo que puede vi-
vir millones de años. Recibe también la medici-
na universal; puede transmutar el plomo en oro 



19

y vivificar el carbón, para hacer diamantes de la 
mejor calidad. 

Yo conocí personalmente a Cagliostro en Aus-
tria; por ahí pasó como el conde Fénix, —en 
aquellas épocas, yo andaba de capa caída; esta-
ba de Bodhisattwa caído—, en un restaurante de 
la antigua Viena, para darme consejos de labios a 
oído. Mucho más tarde, lo visité en su casa; había 
un viejo espejo de cristal de roca; purificaba el 
carbón y hacía diamantes; transmutaba el plomo 
en oro. Maestro inmortal... ¿Creen que Cagliostro 
ha muerto? Todavía vive y, con el mismo cuerpo 
físico, convivía con Altotas, aquel que se llamaba 
conde San Germán o príncipe Racoski, en la casa 
de los Rakoski. Así, pues, poseía el elixir de lar-
ga vida; bien vale la pena la medicina universal, 
¿Qué más quiere uno? 

Ser viejo o ser joven es algo que no tiene im-
portancia para el maestro resurrecto, pues bien 
puede asimilar la esencia, bien puede aparecer 
como un muchacho de 18 años o como un an-
ciano de 90, y juegan con todo; eso es un señor 
de la vida y de la muerte. La Piedra Filosofal nos 
confiere poder sobre la Naturaleza. Es claro que 
cuando llegó el conde San Germán a casa de una 
señorita de París. 

Le dijo: “pídeme tres cosas; cualquiera de las 
tres cosas pide una, que os será concedida; pue-
do darte la fama, la riqueza o la belleza, ¿cuál de 
las tres quieres?” 

Dijo ella: “La belleza”. “Sabía que eso era lo que 
ibas a pedir, sabía bien que esa solamente se la 
pude dar a Cleopatra y a Semiramis, pero te la 
mereces”. 

Puso el bastón sobre su hombro y le dijo: 

“Soy alguien a quien la Naturaleza obedece”. 

Se retiró, ella se quedó intrigada y dijo: “Señor, 
pero… ¿quién es usted?” 

Y él dijo: “Soy el conde San Germán”. 

“¿Volverás?” 

“Sí volveré, pero tres días antes de tu muerte” 
y ciertamente, así fue; tres días antes, la visitó en 
su lecho de muerte. Y vive actualmente el conde 
San Germán en el Tíbet, en los Himalayas. Es un 
maestro inmortal. 

Así, mis caros hermanos, les estoy enseñando a 
ustedes la ciencia que va a conducirles a eso… si 
la quieren, trabajen, ahora, si ustedes se van por 
la horizontal, fracasan, métanse por la vertical… 
En la horizontal, como les decía anoche, nada 
nuevo sucede, ahí se nace, se crece y se enveje-
ce y se muere, ahí va todo el mundo. La vertical 
es diferente; con la línea vertical van los trabaja-
dores de la Gran Obra, los que trabajan con los 
tres factores de la Revolución de la Conciencia, 
los que aspiran a ser dioses. Así pues, yo enseño 
el camino directo. 

Reflexión de fondo: Ya todos estamos informa-
dos de que necesitamos morir en sí mismos, de 
que no somos nadie, de que somos solamente 
míseros gusanos del lodo de la tierra. También ya 
sabemos que, si logramos la muerte radical abso-
luta y todo, al crear la Piedra Filosofal se logrará 



 20  

la Resurrección, entonces el que va a resucitar no 
será el ego, sino su Dios en nosotros, nuestro Real 
Ser; por eso venimos nosotros a ser dioses, pero 
si se pronunciara esa frase sin haber enseñado la 
muerte del “yo”, sin habernos pronunciado con-
tra la doctrina del ego, a ese rogaríamos; eso es 
obvio. 

Continuando con el análisis del Rayo de la 
Creación enseñado por Agrippa, lo que es la Pie-
dra Filosofal, después se coloca la Piedra Filoso-
fal con su rayo en el corazón, ¿por qué? La vida 
tiene una primera inhalación y una postrera exha-
lación; quien recibe la Piedra Filosofal es el señor 
de la vida y de la muerte, se hace señor de los 
misterios de la vida y de la muerte y por último 
concluye Agrippa con su Lucifer. 

Ya sabemos que Lucifer es la reflexión del Lo-
gos dentro de nosotros mismos aquí y ahora. Así 
como un árbol tiene su sombra, así como la som-
bra del día es la noche, así también el Logos tiene 
su reflexión. Mucho hemos dicho sobre Lucifer. 
Hemos hablado sobre el caballero que tiene que 
enfrentarse con su lanza contra el Dragón, Mi-
guel peleando contra el Dragón o San Jorge con 
la misma lucha. También hemos aclarado que, al 
vencer el caballero, toma algo del Dragón y el 
Dragón toma algo del caballero, y ambos quedan 
siendo uno, Dragón y Caballero, una extraña cria-
tura, la cual, por nuevo desdoblamiento, simboli-
zado por la red que saca al pez de entre el gran 
océano. Así también, el nuevo desdoblamiento, 
repito, es el extracto de eso que es el mercurio, 
y ese mercurio, primero, compone los cuerpos 
existenciales superiores del Ser, cae en sí mismo 
en oro, en estado latente, y al fin, todo el Ser se 
vuelve oro puro, y es la Piedra Filosofal. 

De manera que entonces en el rayo descen-
dente de Agrippa, tendría que estar también 
después del corazón, de todo lo que palpita, Lu-
cifer; ¿De dónde iríamos nosotros a sacar enton-
ces el mercurio, si no hubiera un Lucifer? Lucifer 
está latente en el sexo, eso es obvio; de los des-
doblamientos de Lucifer resulta el mercurio. Esa 
sustancia extraordinaria del Ser es con la que no-

sotros vamos a elaborar los cuerpos existencia-
les superiores del Ser. Carga en sí mismo el oro; 
cuando resplandece hace que todos los cuerpos 
se vuelvan de oro. Es claro que para que todos 
los átomos de oro queden fijados en el mercurio, 
pues se necesita el antimonio, eso ya lo hemos di-
cho en pasadas pláticas. Al fin, los cuerpos astral, 
mental, causal, búdhico, átmico, etc., tienen que 
llegar a quedar convertidos en oro puro… No bas-
ta crear los cuerpos existenciales superiores del 
Ser, sino que hay que perfeccionarlos, hacerlos 
de oro; todo esto forma la Piedra Filosofal. Todo 
ese conjunto es la Piedra Viva, de manera que el 
estudio de la Piedra Viva tiene muchas facetas: es 
la unión de todos los elementos naturales en los 
cuerpos de oro puro, devorados por la serpien-
te, es la perfección de todo el montorio(?), es la 
perfección de todos nuestros metales, el vehículo 
precioso a través del cual tiene que expresarse un 
espíritu mental(?), que es el Ser. Ahora compren-
deremos por qué Lucifer tenía que tomar parte 
de ese Rayo de Creación que nos legara Cornelio 
Agrippa. Así pues, las enseñanzas indican que él 
era un iniciado, se sabe que trabajó en la Gran 
Obra y otros lo han logrado y ustedes si se pro-
ponen lo lograrán; tienen que proponérselo, tie-
nen que vivir para eso y en función de eso, de 
lo contrario, mis queridos hermanos, estaríamos 
perdiendo el tiempo lamentablemente. 

Pregunta: (...)

Respuesta: Los cuerpos tienen que ser de oro 
porque no basta crear los cuerpos existenciales 
superiores del ser. Hay que perfeccionarlos para 
que puedan ser recubiertos por las distintas par-
tes del ser. 

P.- ¿Si el maestro ha logrado recubrir los cuer-
pos de oro, ya no caen? 

R. —Sí, en ese caso se habla en alquimia de re-
ducción metálica. Dijo una hermana que enton-
ces la caída sería consciente, pues cuando se 
echa la piedra al agua en día sábado, se produ-
ce la pérdida de la Piedra Filosofal; se disuelve; 
entonces en los cuerpos existenciales superiores 
del Ser hay reducción metálica. Más tarde, si se 
quiere volver a dar nacimiento a la Piedra Filo-



21

sofal, habría nuevamente que renovar el oro, vi-
vificarlo; ese sería el nuevo trabajo. Obviamente, 
tal piedra volvería a ser más aguda, más pene-
trante, más imponderable, más poderosa, pero 
no podría dar nacimiento a la piedra otra vez sino 
después de haber sufrido mucho y muchas exis-
tencias de dolor, pero es una caída momentánea, 
con el fin de afinar la piedra. Como no hay mu-

chos que regresan de Compostela a voluntad, no 
les aconsejo a los peregrinos de Compostela re-
gresar, porque es peligroso, y quienes reinciden 
en la misma cuestión más de siete veces, pues 
caen bajo maldición; por lo tanto, no es aconse-
jable echar la piedra al agua y mucho menos en 
día sábado. 



 22  



23

Si pensáramos en ese cielo antropomórfico que 
enseñan algunas religiones oficiales ortodoxas o 
no ortodoxas, pues fácilmente podríamos confun-
dirnos, porque si todos los devotos, fieles, fueran 
a tal  cielo artificioso, claro, nos encontraríamos 
con un problema. Dicho problema podríamos su-
brayarlo y ponerlo entre comillas: “comprensión”. 
Sucedería que algunos fieles devotos tendrían 
un modo de comprensión, otros, otro modo de 
comprensión; aquellos serían intransigentes y su 
comprensión sería casi nula y otros, pues prác-
ticamente no tendrían ninguna. En tal situación, 
conviviendo unos con otros, todos, así como en 
la Tierra, allá en el  cielo, nos haríamos amarga 
la vida los unos a los otros por las diferencias de 
comprensión, nos torturaríamos unos con otros, 
nuestra vida sería insoportable, nadie entendería 
a nadie, puesto que no había uniformidad en la 

comprensión; entonces tal  cielo utópico antro-
pomórfico se convertiría de hecho en otro infier-
nito bastante desagradable, por cierto. Así pues, 
esto de que “en la casa de mi Padre hay muchas 
moradas”, viene a aclarar completamente lo que 
es la vida interior de cada uno de nosotros. 

Ciertamente y en nombre de la verdad, de-
bemos enfatizar la idea trascendental de que 
en cada uno de nosotros existe, dijéramos, una 
morada. Algunos, pues, tendrán la morada del 
odio, y, obviamente, estarán ubicados psicoló-
gicamente en los mundos infiernos, en la región 
del odio. Otros tendrán por morada la lujuria y 
estarán ciertamente en el país de la lujuria; psico-
lógicamente, ahí habitarán, ahí vivirán, ahí se mo-
verán. Estotros estarán ubicados en el país de la 
codicia y en esa región vivirán; los de más allá, es-
tarán ubicados en la región de la envidia; esotros 

Comprendiendo 
aquellas frases 
de Cristo cuando 

dice: “En la casa de mi 
Padre hay muchas mo-
radas”. Esto es vital para 
la enseñanza esotérica.

L a l iberación d el Fuego
Las preocupaciones 
y los recelos



 24  

podrán estar ubicados en la región de la ira, etc., 
etc., etc. Necesitamos saber en dónde estamos 
viviendo psicológicamente; si en el mundo fí-
sico sabemos que tenemos una 
casa material para vivir, pues, 
necesitamos saber dónde nos 
encontramos psicológicamente. 
Sería imposible que un individuo 
lujurioso, por ejemplo, estuviera 
ubicado en el tercer  cielo, des-
crito por Pablo de Tarso. Esto 
sería inconcebible, incongruen-
te, incompatible. Con la cruda realidad concre-
ta en que vivimos, sería absolutamente absurdo 
que una persona que está odiando esté ubicada 
en el Nirvana; eso es incongruente. De manera 

que, si en el mundo físico sabemos que vivimos 
en México, que tenemos una casa, psicológica-
mente, tenemos que saber que también estamos 

ubicados en algún lugar. Mal podría 
decirnos un individuo lleno de co-
raje que está ubicado en el mundo 
de las Causas Naturales; mal podría 
decirnos un individuo que está ubi-
cado en la envidia, pongamos, que 
es un habitante del Tlalocan, o del 
Reino de los Cabellos Largos o de 
la Gran Concentración, etc. 

Seamos sinceros con nosotros mismos, auto-
explorémonos, conozcamos de verdad cuál es 
el defecto principal que nos caracteriza y en-
tonces, por deducción lógica, sabremos en qué 

...psicológicamente, 
tenemos que saber que 

también estamos ubicados 
en algún lugar. 



25

región nos hallamos ubicados, en qué 
morada habitamos.

 Esto es fundamental. Pero.. ¿Cómo va-
mos a pensar que somos habitantes del 
Nirvana cuando estamos llenos de odio? 
Eso es contradictorio con la realidad; 
¿Cómo vamos a decir que vamos a entrar 
al Devakhan filosófico indostánico, si la 
lujuria nos está carcomiendo por dentro, 
si nos está tragando vivos? Lo que es-
toy diciendo puede pecar, dijéramos, un 
poco en contradicción con los textos de 
tipo ortodoxo, pseudo-esoterista y pseu-
do-ocultista que abundan por ahí en la li-
brería barata, pero los invito a ustedes al 
realismo. Yo no concebiría un Devakhan o 
un Nirvana o un Mahaparanirvana habita-
do por codiciosos o por embusteros, por 
lujuriosos o por iracundos. Creo que uste-
des tampoco lo concebirían así. De mane-
ra que, si físicamente tenemos una casa 
dónde vivir, un país por donde vamos y 
venimos, entiendo que psicológicamen-
te también estamos ubicados en alguna 
de esas moradas. No hay duda de que lo 
más exacto en relación con la cuestión de 
la vida multidimensional es la cuestión del 
Árbol de la Vida, el asunto de los sephi-
rotes. ¿Quién podría negar las 10 esferas 

concéntricas que se penetran y compenetran 
mutuamente sin confundirse, las diez sephiras? 
¿Cómo podríamos negar la morada del Anciano 
de los Días o del Cristo cósmico o del sacratísimo 
Espíritu santo? ¿Cómo nos atreveríamos a negar 
la morada de Chesed, la región del emperador 
y el mundo de Atman? ¿Cómo podríamos ne-
gar esa inmensa región búdhica o intuicional de 
Geburah? ¿Cómo nos atreveríamos nosotros a 
echar abajo la esfera de Tiphereth, donde se de-
sarrollan los Misterios Crísticos? ¿Quién negaría, 
por ejemplo, el Netzach o Región de la Mente? 
¿Quién se atrevería, por ejemplo, a contradecir 
todo lo relacionado con Hod, el mundo astral? 
¿O con Jesod, del mundo vital o Etérico o con 
Malkuth, el mundo físico? Nadie, pero esto es a 

grosso modo: las diez regiones, penetrándose y 
compenetrándose, formando las diez sephiras, 
eso es a grosso modo. 

Pasemos a ver los países que hay en esas re-
giones; pensemos ahora en las distintas esferas 
o moradas que son innumerables. Hay reinos 
como, por ejemplo, el Vajra-Sanat o del Tlalocan 
o de la Gran Concentración o de Maitreya; son 



26  - 

reinos ubicados entre los sephi-
rotes de la Kábala Hebraica. De 
manera que el Árbol de la Vida 
es a grosso modo, pero pense-
mos ahora en las mónadas que 
son innumerables y cada cual 
gira hacia su morada; cada cual 
está atrapado, cada uno de no-
sotros está ubicado en alguna 
región en donde se mueve; eso 
es obvio… 

Ahora bien, dentro del mismo 
organismo humano, existen los 
cinco cilindros de la máquina. 
Hay gentes viviendo en la re-
gión meramente instintiva de 
su máquina, esto dijéramos, en 
el piso inferior de su casa, que 
es la región instintivo-sexual 
animal. Otros hay que viven en 
la región puramente emocional 
o en la intelectual; son pocos 
los que viven en las regiones 
superiores del astral, del mental 
y del causal. A veces se tiene 
acceso durante una meditación 
al piso superior de la máquina, 
entonces vemos ahí las cosas 
extraordinarias, para luego 
descender al piso inferior don-
de normalmente vivimos; eso 

es obvio. Pocos son los que 
viven, dijéramos, en los pisos 
superiores de su casa; a la ma-
yor parte les gusta vivir en los 
cuartos inferiores. En la región 
puramente sexual animal o ins-
tintiva o motriz o en el mundo 
de las emociones negativas, 
etc., la mayoría vive también en 
la región del intelecto subjetivo 
o racionalismo animal. Son los 
pisos inferiores de la casa, pero 
en los pisos superiores, como el 
del mental superior y Emocio-
nal superior, es difícil encontrar 
gente que esté viviendo; más 
raro es encontrar a alguien que 
se haya convertido en habitan-
te del mundo causal. 

Así pues, ante todo, debemos 
saber en qué lugar psicológico 
nos encontramos. Esto es im-
portantísimo, porque no se tra-
ta solamente de saberlo, si no 
de verdad, dedicarnos nosotros 
a vivir en los cuartos superio-
res de nuestra propia casa, no 
en los cuartos inferiores. No es 
nada agradable, por ejemplo, 
vivir en los cuartos inferiores 
después de la muerte, ¿Qué 
sucede? ¿Adónde vamos? ¿Al 
cielito aquel que nos pintan 
las regiones dogmáticas? Pues 
no, entonces, ¿Adónde? Ob-

viamente, continuamos en la 
región, pues, donde estamos 
ubicados. 

Si toda la vida hemos estado 
ubicados en la región del odio, 
¿pensamos acaso que por el he-
cho de haber dejado el cuerpo, 
nos vamos para el Nirvana? Si 
toda la vida hemos estado ubi-
cados en la región de los celos, 

¿pensamos, acaso, que por tal 
motivo iremos a vivir en una es-
fera búdhica o intuicional, don-
de reina la filantropía, si nuestra 
mente ha sido completamente 
razonativa y subjetiva? ¿Cree-
mos que después de la muerte, 
ya tenemos derecho a entrar al 
Devakhan de los teósofos? ¿O 



27

creen ustedes que por el hecho de haber muerto 
físicamente, ya somos unos santitos bajados de 
las estrellas y que tenemos derecho por ese mo-
tivo de vivir en el firmamento estrellado? Claro, lo 
que estoy diciendo es revolucionario y, de hecho, 
echa abajo completamente lo que han sosteni-
do todas las escuelas de tipo pseudo-esotérico, 
pseudo-ocultista, pero nos invita a la reflexión. 
Obviamente, así es, si todos fuéramos ese cielo 
ortodoxo pintado por las religiones dogmáticas, 
terminaríamos convirtiendo ese  cielo en un in-
fierno, porque cada uno de nosotros iría ahí car-
gado con todos sus odios, envidias, etc., etc. Re-
sultado: formaríamos verdaderas revoluciones 
de sangre y aguardiente; entonces tal  cielo se 
convertiría en un infierno. Por eso, con justa ra-
zón dijo el Cristo: “En la casa de mi Padre hay 
muchas moradas”; también dijo: “El Reino de 
los Cielos está dentro de nosotros mismos”. 

De manera que nosotros tenemos que buscar 
ese Reino dentro de sí mismos, pero ¿Cómo po-
der entrar a ese Reino de los  cielos dentro de sí 
mismo? ¿Cuál es la técnica a seguir? Tiene que 
haber algún sistema. El Cristo nos dijo que es-
taba dentro de sí mismo, y ¿quién es el Cristo? 
Pues Cristo es el Fuego Universal de Vida. Sobre 
la cruz del Mártir del Calvario hay cuatro letras: 
INRI, Ignis, Natura, Renovatur, Integram. El fue-
go renueva incesantemente la Naturaleza. Vean 
ustedes qué interesante esto: en esa misma, en 
la cruz del Redentor, está definido lo que es el 
Cristo: Ignis, Natura, Renovatur, Integram. INRI. Si 
nosotros golpeamos un eslabón con otro, vemos 
saltar el fuego; si hacemos chocar dos piedras 
entre sí, brotan chispas en el hierro; es donde 
está almacenado el fuego. Si nosotros liberamos 
el fuego que hay en el hierro, poniendo a este 
último al rojo vivo, vemos el potencial ígneo en-
cerrado en ese metal. Si nosotros rastrillamos un 
cerillo, vemos que brota el fuego, pero dicen los 
científicos que tal fuego brota debido a la com-
bustión, más eso es falso, completamente falso, 
y de toda verdad, falso. Lo que sucede es que la 
combustión se produce por el fuego, no el fuego 
por la combustión. Muchos creen que debido a 



 28  

la combustión brota el fuego, pero la verdad es 
al contrario; es debido al fuego que hay combus-
tión; el fuego está encerrado entre el fósforo del 
cerillo; es claro que con el rastrilleo, con la fro-
tación, pues entonces el elemento que mantiene 
prisionero al fuego se destruye, no queda más 
remedio que la llama salga al exterior. La mano 
misma que mueve al cerillo tiene fuego; si no tu-
viera fuego, no podría tener vida y movimiento, 
así pues, el fuego existe antes del cerillo y des-
pués del cerillo, y la mano que la mueve. ¿Dónde 
empezó el fuego y dónde termina el fuego? No 
tiene ni un principio ni un fin; el fuego es, dijéra-
mos, el elemento que está crucificado en toda la 
Naturaleza. Es el Cristo cósmico crucificado en 
la Creación, crucificado en esta Gran Naturaleza. 
El fuego es el Cordero de Dios que borra los pe-
cados del mundo; es el Hueteotl del panteón na-
huatl, el Dios Viejo del Fuego, el Agnus Dei, que 
desde la aurora de la vida se crucificó en el Uni-
verso para podernos redimir y liberar. 

Ahora bien, hay que entender al Cristo, al INRI. 
Él es el Fuego del Fuego, la Llama de la Llama, 
la signatura astral del elemento ígneo; por eso 
siempre puede verse hacia lo alto, al sol. Zara-
tustra estableció en Persia el culto al fuego. En 
las lámparas de todas las iglesias cristianas arde 
el fuego; el fuego nos trae a la vida y cuando el 
fuego se escapa del cuerpo, deviene la muerte. 
Todo lo que existe en esta Gran Creación, existe 
por el fuego y deja de existir cuando el fuego se 
retira. Los mundos no son más que granulaciones 
del fuego, del Fuego Universal. 

En nuestra constitución íntima psicológica, exis-
ten 49 fuegos, así pues que sin el fuego, no podría 
haber diversidad. ¿Qué hay más allá del fuego? 
Los elementales del elemento ígneo dicen: “eso 
es algo que nosotros no sabemos”, pues es el 
Cristo el fuego mismo, el Fuego Universal. Cuan-
do la llama de Oreb resplandeció a la entrada de 
la caverna, Moisés recibió ese rayo que emana 
de Ahelohim, es decir, resucitó en él el Padre que 
está en secreto, resucitó en él el Cristo Cósmico y 
el Espíritu Ígneo del fuego; resucitó en él. Moisés, 
en el Sinaí, escribió las Tablas de la Ley entre re-

lámpagos y truenos y un gran incendio. En aquel 
monte sagrado, escribió los mandamientos que 
nos conducen de hecho a la desintegración del 
ego, del mí mismo, del sí mismo; por eso es que 
ardió el Sinaí cuando Moisés recibió las Tablas de 
la Ley. 

Cuando nosotros desintegremos cualquier “yo 
psicológico”, cualquiera de los “yoes”, sea este de 



29

ira, sea de codicia, de lujuria, de envidia, pereza, 
orgullo, gula, etc., liberamos esencia, pero bue-
no, ¿qué es la esencia? La esencia es fuego vivo 
y cuando toda la esencia se libera ¿qué queda 
en uno? El fuego, una bola de fuego, de manera 
que la conciencia es ígnea, por eso se dice que 
el Cristo Cósmico dota de conciencia a todas las 
criaturas. 

Ahora comprenderán ustedes, mis queridos her-
manos, por qué motivo no se puede llegar a la ilumi-
nación, en tanto no se haya disuelto todo ese con-
junto de elementos indeseables que constituyen el 
mí mismo, el sí mismo. Mientras esté embotellada 
la esencia entre esos elementos indeseables, habrá 
en nosotros algo similar a lo que existe en un simple 

cerillo; ahí está el fuego, pero se encuentra embo-
tellado entre el elemento químico llamado fósforo; 
si rastrillamos el cerillo, la llama es liberada y arde 
esplendorosamente; si destruimos al “yo”, la llama 
es liberada y arde entre la rosa ígnea del Universo; 
entre esa hay luz, esplendor, armonía, belleza, felici-
dad auténtica, libertad absoluta, INRI, Ignis, Natura, 
Renovatur, Integram; el fuego renueva incesante-
mente la Naturaleza. 

En el trabajo alquimista se forma tierra fi-
losofal, es decir, nuestro organismo se con-
vierte en agua, el esperma sagrado y el agua 
se convierte en aire, en mercurio y el aire se 
transforma en fuego que sube ardientemen-
te por la espina dorsal del adepto, del inicia-
do, para transformarlo radicalmente. Así es 
como los elementos, convirtiéndose unos en 
otros, llegan a darnos luz; por eso es que en 

los misterios antiquísimos, aparece siempre la Esfin-
ge, y las garras de la Esfinge son precisamente las 
garras del León, que representan al fuego; las alas 
del Espíritu, representan al aire; el rostro humano de 
la Esfinge, representa al agua, y las patas de toro de 
la Esfinge, representan a la tierra. 

La conciencia es fuego que arde en nosotros, pero está embo-
tellada entre todos esos elementos inhumanos que cargamos en 
nuestro interior, y eso es grave. Necesitamos liberar el fuego. 
Cuando todo el fuego que está encerrado entre los “yoes” sea 
liberado, entonces nos convertiremos en una llama esplendo-
rosa, que chisporroteará ardientemente entre esta gran rosa 
ígnea del Universo.



 30  

Que la tierra se transforma en agua, ¿quién po-
dría negarlo? Durante las operaciones alquimis-
tas, que el agua se convierta a su vez en aire y 
que el aire en fuego, es lo natural, pero es el fue-
go el que viene a ayudarnos a transformarnos, a 
redimirnos, porque el fuego es el Cristo cósmico 
y Cristo tiene poder para redimirnos, para libe-
rarnos. 

En el amanecer de la vida, yo fui testigo de un 
acontecimiento insólito: cuando se inició la au-
rora del Mahamvantara, estuve entre el seno de 
Aquello que no tiene nombre y cuando comenzó 
el trabajo en los siete Templos del Caos, el traba-
jo alquimista, que tenía por objeto hacer fecun-
da la materia caótica para que surgiera la vida. 
El Gran Señor, el Crestos, el Logos, penetró en 
el Santuario, firmó un pacto de salvación para 
hombres y dioses y se crucificó en su cruz; desde 
entonces, el Señor está crucificado en el mundo 
para nuestro bien, por eso es que, si ustedes gol-
pean una piedra, brota, salta el fuego. El fuego 
está en todo lo que es, en todo lo que ha sido, en 
todo lo que será. 

Bien, mis queridos hermanos, ahora deben 
comprender ustedes precisamente la necesidad 
de liberar el fuego que hay en nosotros. La esen-
cia está aprisionada, sí, entre los “yoes” y en ellos 
hay multiplicidad; hay “yoes malos”, perversos, 
que viven en nosotros; también hay “yoes bue-
nos” que viven en nosotros, “yoes útiles”, y hay 
“yoes inútiles”, hay “yoes positivos” y “yoes nega-
tivos”. Algunos autores piensan que solamente se 
debe eliminar los “yoes malos”, permítaseme la 
libertad de disentir; conceptúo que también los 
buenos hay que eliminarlos si es que de verdad 
queremos pasar nosotros más allá del bien y del 
mal; obviamente, más allá de estos dos principios 
está la espada de la justicia, la espada flamígera. 
No todos los “yoes” que hay dentro de la psiquis 
humana son malos; hay “yoes” que tienen que 
saber pintar, hay “yoes” que saben hacer tales o 
cuales oficios, hay “yoes” que saben hacer cari-
dad, hay “yoes” que son útiles… 

La llama aprisionada como el fuego entre el ele-

mento químico del cerillo, necesitamos eliminar 
a los “yoes del bien” y a los “yoes del mal”, a los 
útiles y a los inútiles, a los que sirven y a los que 
no sirven, si es que queremos de verdad, dijéra-
mos, pasar más allá del bien y del mal. Es obvio 
que necesitamos conocer lo bueno de lo malo y 
lo malo de lo bueno; en todo lo bueno hay algo 
de malo y en todo lo malo hay algo de bueno, 
hay mucha virtud en los malvados y hay mucha 
maldad en los virtuosos; entre el incienso mismo 
de la oración, también se esconde el delito; el de-
lito se viste de mártir, de apóstol, etc., etc., llega 
también a oficiar en los templos más altos, llega a 
vestirse con la túnica de la sabiduría. 

El maestro Moria me decía con justa razón: unir-
se con el Íntimo, es decir, con nuestro Real Ser, es 
algo muy difícil, y muy trabajoso; de dos que in-
tentan unirse con el Íntimo tan solo uno lo consi-
gue, porque como dijo el poeta: “entre las caden-
cias del verso también se esconde el delito”. Así 
pues, mis queridos hermanos, si ustedes quieren 
llegar a conocer lo bueno de lo malo y lo malo de 
lo bueno, a empuñar un día la espada de justicia, 
la que usan los ángeles, pues necesitan forzosa-
mente desintegrar los “yoes malos” y los buenos; 
en tanto nosotros no desintegremos esos ele-
mentos indeseables que cargamos en nuestro 
interior, el fuego permanecerá ahí prisionero de 
todo ese grupo de agregados psíquicos indesea-
bles que cargamos dentro. Es claro: si queremos 
disolver tales elementos indeseables, necesi-
tamos de la observación de sí y del recuerdo 
de sí. Hay que hacer una plena diferenciación 
entre lo que es la observación de sí mismo y lo 
que es el recuerdo de sí. La observación de sí 
mismo es indispensable para autoconocernos, 
autodescubrirnos y, con base de eso, trabajar 
para eliminar los elementos indeseables que en 
nuestro interior cargamos. La recordación de sí 
es diferente, es decir, recordad a nuestro propio 
Ser Interior profundo. 

Cuando la mente está quieta, cuando la mente 
está en silencio, adviene lo nuevo en ausencia del 
“yo pluralizado”. En ausencia del “yo pluralizado”, 



31

podemos experimentar un elemento que trans-
forma radicalmente, que ha anhelado vivamente. 
Francamente, si ustedes pudieran, aunque sea 
por un minuto, llegar a la quietud de la mente, de 
la voluntad y del deseo ¿...? más todavía no lo he-
mos logrado; si alguno de ustedes lo lograra al-
gún día, sería grande el impulso que sentiría para 
llegar a la transformación, porque cuando uno 
llega a experimentar eso que es lo real, recibe un 
estímulo sorprendente; entonces puede de ver-
dad trabajar y con muchas ganas sobre sí mismo; 
por eso, de cuando en cuando, necesitamos de la 
recordación de sí. Distingan, pues, ustedes, entre 
lo que es la observación de sí mismo, es decir, la 
observación del ego, del “yo”, y el recuerdo de sí, 
que es diferente. El recuerdo de sí es el recuerdo 
del ser. Cuando hay recordación de sí, la observa-
ción de sí mismo queda a un lado, porque el Ser 
nada tiene que ver con la observación del “yo”, el 
Ser es el Ser y la razón del Ser es el mismo Ser. De 
manera que, en la recordación de sí, indudable-
mente hay quietud y silencio de la mente. Aun-
que sea por un instante que logren ustedes llegar 
a la quietud y al silencio de la mente, siquiera por 
unos segundos, sería suficiente para que ustedes 
llegaran a experimentar ese elemento que trans-
forma radicalmente. Es un elemento maravilloso, 
es el Ser. 

En nombre de la verdad, quiero dar testimonio 
de que realmente yo mismo he experimentado 
ese elemento, y claro, esta tal experiencia, me 
anima incesantemente a trabajar, no solamente 
por sí mismo, sino también por la humanidad. 
¿Cómo poder explicar la experiencia de lo real? 
¡Imposible! Jesús el Cristo dijo: “Conoced la ver-
dad y esta os hará libres”. En cuanto a la obser-
vación de sí, es fundamental si queremos auto-
conocernos; eso es obvio. Si no nos observamos 
a sí mismos, ¿cómo podremos nosotros autodes-
cubrirnos? Necesitamos observarnos; las gentes 
creen que se conocen, pero no se conocen a sí 
mismas. Si en verdad se conocieran a sí mismas, 
cuán distintas serían. Pero la fantasía es el peor 
enemigo que tiene el ser humano. Esas gentes 
que han caído en la fantasía de que sí se conocen 

a sí mismos y cuando se les dice que no se cono-
cen hasta se ofenden, si esas gentes eliminaran la 
fantasía, ¿cuán distintas serían? 

Conocerse a sí mismo es fundamental, pero 
tiene uno que autobservarse a sí mismo, ¿cómo 
podría autoconocerse si no se observa? Y al ob-
servarse uno a sí mismo, se divide en dos, una 
parte que observa y otra que es observada. Si 
no se dividiera en dos, ¿cómo podría observarse? 
Pero, dividiéndose entre una parte que observa y 
otra que es observada, pues entonces podemos 
autoconocernos, descubrirnos, autodescubrirnos 
para trabajar sobre sí mismos y eliminar o erradi-
car de nuestro interior todos esos elementos que 
nos mantienen en estado de hipnosis. 

Todos nosotros, en verdad, estamos hipnoti-
zados, no vemos el mundo como es, sino como 
aparentemente es; sufrimos de hipnosis colecti-
va y eso es lamentable. La gente toda está hip-
notizada, pero no sabe que está hipnotizada. Si 
nosotros erradicáramos de nuestra naturaleza, 
si nosotros extirpáramos de sí mismos esos ele-
mentos que nos mantienen hipnotizados, enton-
ces conseguiríamos liberar el fuego para des-
pertar; conseguiríamos el despertar de la con-
ciencia. Las gentes creen que están despiertas; 
más duermen profundamente y si se les dice que 
están dormidas, pues a lo mejor se ofenden. Ha 
llegado la hora, hermanos, de comprender todo 
esto. Tenemos multitud de “yoes” que hay que 
extirpar; ya dije, no solamente los malos, sino los 
buenos también. Hay “yoes” que tienen el vicio 
de leer todo lo que caiga en sus manos, periódi-
cos, revistas, libros de Pedro, Juan o Diego, Chu-
cho, Jacinto o José, lo que dijo, lo que dijeron, sin 
discriminación alguna. Esos “yoes” hacen mucho 
daño, perjudican a la mente; yo no digo que uno 
no deba leer si hay que leer algo, pero saber qué 
es lo que va a leer; así, leer por leer, por indiges-
tarse con tantas y tantas teorías, con eso no van 
a hacer otra cosa sino fortificar el “yo de la lectu-
ra”. Tal “yo” debe ser disuelto; cuando es disuelto 
es el Ser el que queda ahí. Hay una parte del ser 
que reemplaza al “yo de la lectura”. ¿Qué parte 



 32  

del ser reemplaza al “yo de la lectura”? Entre los 
griegos se llamaba Minerva. Minerva no es sola-
mente la diosa aquella de la mitología; ella exis-
te realmente, no lo niego, pero hay una Minerva 
particular también en cada uno de nosotros. 

Nuestro Ser tiene muchas partes; tenemos una 
Minerva que se encarga de la sabiduría; hay otra 
parte de nuestro Ser, por ejemplo, que es el León 
de la Ley; hay otra parte de nuestro Ser que es 
Metratón; así como hay un Metratón allá arriba, 
en el mundo de Breach, también tenemos aquí, 
del lado derecho, en relación con el hombro de-
recho, un Metratón, señor de la Ley. Es una llama 
ígnea, una llama de luz primitiva. 

Dicen que Moisés era discípulo de Metratón; 
ahora nos explicamos por qué fue el gran legisla-
dor: es que en nombre de la verdad, Metratón en 
nosotros es el que apunta nuestras buenas obras. 
Allá arriba en el Macrocosmos, el gran Metratón 
de Breach es el que prepara el terreno para las 
manifestaciones del Anciano de los Días; hasta se 
asegura que un rayo del Anciano de los Días llega 
a Metratón y que de ahí, el tal rayo, se dirige ha-
cia el mundo físico para iluminar todo esto. Pero 

también así existe un Sandalphon en el Cosmos 
estrellado que apunta las malas obras del Univer-
so y de los dioses; así también aquí, en el lado 
izquierdo, tenemos otra parte de nuestro ser; es 
un Sandalphon que apunta nuestras malas accio-
nes. Así también, mis queridos hermanos, hay un 
Anubis en cada uno de nosotros, ¿piensan uste-
des que no hay sino un único Anubis que es el 
regente de los 42 jueces del Karma? No, están 
equivocados; en nuestro ser hay una parte que es 
un Anubis, muy propio de nosotros; se encarga 
de aplicarnos la Ley; cada cual carga su Anubis 
particular y así sucesivamente. 

¿Existe el Señor del Tiempo, quién lo puede ne-
gar? Ese Gran Señor que está allá en Oriente, en 
el Gran Oriente; pues cada cual tiene su Señor del 
Tiempo particular. 

Nuestro Ser tiene muchas partes; parece un 
ejército de niños y cada una de esas partes ejer-
ce determinadas funciones. Así, pues, sí elimina-
mos “yoes útiles”, pues ellos son reemplazados 
por partes muy útiles del ser que saben hacer 
las cosas perfectas… Aquí entre paréntesis, me 
decía nuestro hermano Batarsé: “bueno, si yo 



33

como industrial, por ejemplo, elimino el “yo de 
la industria”, pues tengo la industria de hacer 
pantalones, y si yo elimino al “yo de los panta-
lones”, pues entonces ¿ya no hago más pantalo-
nes?” ¿Se acabó la cosa? ¿Se terminó la fábrica? 
Le contesto yo al hermano Batarsé: “no, queda 
un Ser muy industrioso; perfectamente una par-
te de tu Ser sabe reemplazar completamente al 
“yo de la industria” y podrás seguir haciéndolos 
con perfección”, porque el Ser no es algo inútil; 
las partes del Ser son todas muy útiles, muy há-
biles y pueden reemplazar perfectamente al “yo 
pluralizado”, pues tenemos hasta un alquimista 
dentro. ¿Qué diríamos del famoso antimonio de 
la Alquimia? Es una parte de nuestro ser, ¿cuál es 
su misión? Fijar el oro en el mercurio es nada me-
nos que aquel que sabe transmutar el plomo en 
oro. Ningún alquimista, por ejemplo, podría reali-
zar ninguna transmutación metálica sin la ayuda 
del antimonio, pues él es el que fija los átomos 
de oro en el mercurio. 

Así pues, desintegrar a los “yoes buenos” y 
malos es vital. En su reemplazo queda el Ser, 
que conoce lo bueno de lo malo y lo malo de lo 
bueno. Disolviendo esos “yoes buenos” y ma-
los, liberamos al fuego, para arder como verda-
deras llamas entre el crepitar de esta rosa ígnea 
de la Creación. Es bueno que ustedes entiendan 
todo esto, mis queridos hermanos. Hay “yoes” 
que pasan desapercibidos para ustedes, ¿qué 
diríamos, por ejemplo, de los “yoes de las pre-
ocupaciones”? Se posan sobre cualquier cosa; 
leyeron un periódico, ¿hubo una noticia ahí? 
Bueno, ahí aprovechan ellos para posarse y 
atormentarles el cerebro. ¿Recibieron una mala 
noticia, una carta posiblemente? Ahí aprovechan 
el chance ellos para posarse sobre eso y formar 
el problema; ellos están en acecho, aguardando a 
ver qué llega a la mente; una palabra, una mirada, 
una sonrisa, lo que dijo, lo que le dijeron, etc., etc., 
y otras tantas yerbas. Ahí están alertas, como en-
jambres de moscas para atormentar al pobre ser 
humano, para destrozarle su miserable cerebro. 
Así pues, mis queridos hermanos, yo les acon-
sejo de verdad que destruyan los “yoes de las 

preocupaciones”; en verdad les digo que causan 
mucho daño. Y ¿qué diremos nosotros de aquel 
“yo” famoso de los recelos? Ustedes saben lo 
que es el recelo ¿verdad? Toda la gente está llena 
de recelos; va uno de pronto por un camino, ma-
nejando su automóvil, y sin menos pensarlo, apa-
rece un guardián del orden público, un policía de 
caminos: “¿a ver, señor, para dónde van ustedes, 
hacia dónde se dirigen?”, luego mira a ver qué va 
adentro, bueno, si no ve nada sospechoso: “con-
tinúen su viaje, sigan”, ¿qué es eso? Recelo, ¿no 
son acaso los recelos los que han amargado la 
vida? Si ve el policía que de pronto va algo como 
que se le parece a una pistola, vuelve a detener 
el carro; a buen seguro que se encontrará tal vez 
con el mango de un paraguas, pero él piensa que 
es una pistola. Las fronteras están llenas de rece-
los espantosos, a los pobres pasajeros les quitan 
su equipaje, se lo abren, etc., etc. Recelos, pero… 



 34  

¿Cómo es esa cuestión de los recelos? ¿Cómo se 
transponen las fechas de un lugar a otro? Cómo 
los eventos se pasan de aquí a ahí, ¡qué juego los 
que hace uno con eventos, con fechas, con nom-
bres y apellidos, etc., ¡qué malabares! Son muy 
subjetivos los recelos. 

Un ejemplo concreto sobre recelos: al-
guien, pues, al cual le servimos de fiador, por 
ejemplo, para que comprara muebles, nos hizo 
quedar mal; nos hizo pagar lo que él no quiso pa-
gar. Mucho más tarde en el tiempo, ese alguien 
viene a pedirnos ese mismo favor, que le volva-
mos a servir de fiador para comprarse un auto-
móvil. Entonces ya viene el recelo; traspones fe-
chas. El acontecimiento aquel de los muebles ya 
no fue hace diez años. Es ahora 1975. En la cues-
tión aquella de que aquel infeliz no pagó los mue-
bles, no tenemos en cuenta que no pagó porque 
no podía, no porque no quiso, sino tal vez porque 
no pudo. Eso no lo tomamos en cuenta: “Me hizo 
quedar mal, y yo lo tuve que pagar; ahora yo no le 
voy a servir de fiador”. No quiere uno darse cuen-
ta de que aquel sujeto, posiblemente, ya cambió 
y de que ahora ya está tal vez mejor desde el 
punto de vista económico y ahora sí puede pa-
gar; que en aquella vez no pagó porque no pudo, 
pero que ahora sí puede. Nada de eso, tenemos 
en cuenta lo de los muebles, no lo olvidamos, ahí 
lo cargamos entre el  cielo y el  cielo y decimos: 
“si no pagó en aquella época, pues ahora tampo-
co va a pagar, me quiere poner de tonto para que 
le sirva de fiador otra vez, ni por un átomo le voy 
a servir”. Bueno, ¿No hay una transposición de fe-
chas acaso? ¿No hay una transposición de even-
tos? Un evento de hace diez años, lo pasamos a 
1975: fechas, acontecimientos, personajes, todo. 

Ahora, supongamos que no fue ese mismo indi-
viduo que nos vino a pedir que le sirviéramos de 
fiador; supongamos que otro sujeto XX, de hace 
20 años, nos pidió que le sirviéramos de fiador 
para una casa y nos tocó posiblemente pagar 
todo lo que él salió debiendo. 20 años después, 
aparece otro sujeto XX, totalmente diferente, que 
nos pide idéntico servicio, entonces nos acorda-
mos de aquél al cual le servimos de fiador hace 

20 años y decimos: “no, ya me la hicieron una vez, 
y otra vez no me la vuelven a hacer, yo no soy 
tan tonto para volver a caer”, y no le servimos de 
fiador a la nueva persona, una persona diferen-
te. Pero vean cómo hacemos transposición, no 
solamente de fechas y de eventos, sino hasta de 
personas, ¡cuán criminosos somos nosotros con 
nuestros recelos!, ¡cómo son de subjetivos los ta-
les recelos! 

Ahora, ¿qué tal que nos vayamos para el otro 
lado? Para el mundo próximo que nos aguarda, 
tú sabes muy bien, cuál es el mundo próximo, 
¿no? La morada aquella que nos aguarda más 
allá del cuerpo, más allá del sepulcro, ¿qué tal 
que nos vayamos con esos recelos? ¿Qué cla-
se de psiquis vamos a llevar nosotros? No será 
una psiquis muy objetiva, sino completamente 
subjetiva, una mente enredada, transponiendo 
fechas, transponiendo personas, transponiendo 
acontecimientos, total, un sonámbulo bien re-
loco, andando por el mundo astral. De lo más 
subjetivo que existe en el ser humano son los 
recelos. Yo les aconsejo a ustedes que los des-
integren, que los pulvericen si es que quieren 
llegar ustedes algún día a tener una mente sen-
cilla de niños inocentes. Ustedes no tendrán mu-
chas ganas de convertirse en niños inocentes, 
¿verdad? Piensan que quedan completamente 
indefensos. No hay tal. El ser es más fuerte que 
el “yo” y quien ha disuelto el ego queda mejor 
defendido; queda en condiciones superiores, 
de manera que, por el hecho de disolver el ego, 
nadie queda indefenso, absolutamente nadie. 

Bueno, todo esto lo he traído a colación, para 
que vean ustedes la necesidad de trabajar sobre 
sí mismos. Anoten cuidadosamente que deben 
acabar primero que todo con esa cosa de las pre-
ocupaciones, disolver ese enjambre de pequeños 
“yoes” pendencieros que se llaman “yoes de las 
preocupaciones”, “yoes” que les destruyen el ce-
rebro, “yoes” que les perforan hasta los tuétanos 
de los huesos, “yoes” que les acaban, les arruinan 
la mente miserablemente; propónganse a aca-
barlos, desintegrarlos, quemarlos y verán cuán 
felices se van a sentir ustedes, cuán dichosos se 



35

van a sentir. Pero trabajen de verdad, trabajen so-
bre sí mismos, eso es vital; mis queridos herma-
nos, a medida que ustedes vayan desintegrando 
“yoes”, irán viendo cómo la luz los va iluminando, 
cómo el fuego se va liberando, cómo la concien-
cia se va haciendo cada vez más lúcida, más res-
plandeciente. 

P.-Acerca de los “yoes recelosos”, en alguna 
ocasión nos dijo usted que deberíamos apren-
der a conocer a la humanidad. 

R.- Bueno, pues no está en contradicción una 
cosa con otra. El Viejo de los Siglos me enseñó, 
pues, que la humanidad es capaz de todas las 
maldades; eso no lo podemos negar, pero ténga-
se en cuenta que existe lo bueno de lo malo y lo 
malo de lo bueno. Los recelos no nos conducen 
a nada bueno; a nada bueno han conducido los 
recelos, a no ser a la creación de las quintas co-
lumnas en el mundo, a la creación de aduanas, 
a la creación de hordas guerrilleras establecidas 
en todas las fronteras del mundo, a la creación 
de todos los sistemas de espionaje como el de 
la CIA y de otros tantos por el estilo. A eso han 
conducido los recelos. El mundo está hecho un 
infierno por tales recelos. Al disolver nosotros el 
“yo de los recelos”, no quedamos indefensos ab-
solutamente. Queda en nosotros algo que reem-
plaza al “yo de los recelos”. ¿Qué es aquello que 
puede reemplazar al “yo de los recelos”? Queda 
la sabiduría, queda Minerva, quien nos ilumina y 
nos orienta sin necesidad de recelos. Los recelos 
son algo que sale sobrando. Si tú te autoexplo-
raras a ti misma, en este momento, descubrirías 
el motivo de tu pregunta. Con asombro podrías 
evidenciar por ti misma que es el mismo “yo de 
los recelos” quien ha formulado la pregunta, te-
meroso de verse destruido a sí mismo; esa es la 
cruda realidad de los hechos. 

P.- Venerable maestro, en una plática que 
dio antes, puso un ejemplo en el sentido de que 
si llega una persona hambrienta y nos pide de 
comer, le demos, pero si esa persona reincide 
una y otra vez, entonces ya no es un acto de 
caridad. Yo pregunto, ¿si uno se niega la se-
gunda, la tercera vez, es un recelo? 

R.- Pues a una persona hambrienta hay que darle 
de comer; si vuelve y de verdad vemos el hambre, 
hay que darle de comer, pero si ya definitivamente 
ha convertido nuestra casa en hospedaje o casa de 
hotel o de restaurante, ya cambia la cosa. 



 36  

Todas las aves del  cielo salen a buscar, pues, la 
comida y la encuentran y diariamente la buscan 
y la hayan, pero sería absurdo que las gentes no 
imitaran el ejemplo de las aves del  cielo; enton-
ces sencillamente, por comprensión creadora, 
diríamos nosotros: “bueno, ya que trabaje, ya le 
he dado lo suficiente de comer, ya basta, si usted 
no trabaja, de nada, de nada, de nada, ¿por qué 
ha resuelto en convertir mi casa en un restauran-
te?”. Aclaro, hay que hacer el bien, pero hay que 
saber hacerlo. Resulta que los “yoes del bien” ha-
cen el bien, pero no saben hacer el bien, porque 
son subjetivos; ahora comprenderán ustedes por 
qué hay que destruir los “yoes buenos” como los 
“yoes malos”. El ser está más allá del bien y del 
mal y sabe hacer el bien inteligentemente. Un 
ritual gnóstico dice: “Amor es ley, pero amor 
consciente”. Hay que saber hacer el bien, así les 
digo a ustedes, pero si ustedes no disuelven los 
“yoes del bien”, nunca sabrán hacer el bien. No 
hay recelo cuando hay comprensión; ¿Qué tal, 
por ejemplo, que le demos limosna a un marihua-

no? ¿Habrá comprensión en eso? Porque somos 
muy buenos, le vamos a dar al pobre marihuanito 
unos cuantos pesos, monedas, para que vaya y 
compre más marihuana; ¡estamos haciendo mal, 
aunque creamos que estamos haciendo un bien! 
Alguien con una buena “cruda” puede venir a pe-
dirnos que le demos para comprarse una botella 
de tequila; la caridad nos diría, “¡pobre hombre, 
con esa cruda, tome, cómprese su tequila, vaya a 
la cantina, a la taberna!” 

P.- ¿Y si se muere por no darle para la cru-
da?

 R.- Pues es mejor que aprenda en carne viva 
que el vicio no conduce sino al fracaso. El mismo 
se buscó que sufra las consecuencias; eso es cla-
ro. En lugar de darle para que vaya a comprar la 
botellita, ¿qué tal? Eso no es hacer el bien, ¿ver-
dad? O mejor dicho, es hacer el bien mal; y los 
“yoes del bien” hacen el bien, pero no lo saben 
hacer; lo hacen mal hecho. 



37

Es bueno saber que todos los seres 
tricebrados del Cosmos viven en armonía con 
el Infinito. En ningún rincón del Universo se está 
viendo actualmente lo que está sucediendo 
en nuestro planeta Tierra, o mejor dicho, lo 
que aquí estamos viendo; para ser más claro, 
nuestra mente está deteriorada, degenerada. 
Hay necesidad, claro está, de crear los cuerpos 
existenciales superiores del ser. Empero, es 
obvio que esos vehículos son creados siempre 
por las emanaciones del Sol Absoluto. Mucho 

E
s necesario, cada vez 
más, comprender lo que 
somos, el estado en que 

nos encontramos. La mente 
humana está completamente 
deteriorada, degenerada, 
ha asumido características 
monstruosas; dista mucho de la 
verdadera comunión cósmica.

El activo Okidanok como 
resorte de nuestro ingreso 
en la verdadera enseñanza 
esotérica. (1977)



 38  

hemos hablado sobre el Padre, el Hijo y 
sobre el Espíritu santo, más debemos saber 
que esta Trimurti Logoica no es más que un 
desdoblamiento del Sol Absoluto. Así pues, en 
el Cosmos, la vida deviene del Sol Absoluto 
y las emanaciones del Sol vienen a vivificar la 
simiente humana para que brote el To-Soma-
Heliakon, es decir el cuerpo de Oro del Hombre 
Solar. 

Es una forma de hablar en síntesis, porque 
tal cuerpo no es más que una formación de 
cuerpos; quiero referirme al astral, al mental, al 
causal. Incuestionablemente, las emanaciones 
del Sol Absoluto son las que vienen a dar vida, a 
vitalizar y vivificar la simiente para que broten en 
nosotros esos cuerpos, para que tomen forma 
dentro de nosotros. 

Desafortunadamente, y es lo grave, millones 
de seres humanos se han alejado demasiado 
del Sol Absoluto. Se han desviado en forma 
exagerada; por ese motivo, ya las emanaciones 
del Sol Absoluto no llegan hasta ellos; no 
alcanza a vivificarles la simiente para que broten 
sus cuerpos existenciales superiores. Se han 
desviado esas gentes 
en forma exagerada; 
es mucho lo que se ha 
alejado de las emanaciones 
del sol absoluto. Hemos 
hablado bastante sobre 
el Hidrógeno Sexual SI-12, 
hemos explicado la escala 
de los hidrógenos, hemos 
dicho cómo cristaliza tal 
hidrógeno, por ejemplo, en 
los cuerpos, astral, mental, 
causal; empero debemos 
saber que el redicho 
Hidrógeno Sexual SI-12, en 
el fondo, es una emanación 
del Sol Absoluto, porque 
de él deviene el Primero, 
el Segundo y el Tercer 

Logos. Por último, del Tercer Logos deviene 
todo ese Hidrógeno Sexual maravilloso del 
Universo, de manera que, en sí tal hidrógeno, en 
última instancia, tiene por causa causarum al Sol 
Absoluto. 

Comprender esto es indispensable, hermanos; 
si uno comprende esto, sabe por qué las 
gentes no pueden fabricar sus cuerpos solares; 
eso es claro; mientras más se acerque uno al 
Sol Absoluto tanto mejor, será beneficiado 
indudablemente con las emanaciones de él 
y podrá crear en forma rápida sus vehículos 
suprasensibles. 

En otros tiempos, toda la enseñanza se daba, 
dijéramos, en dos mitades, en dos partes; se 
recibía primero la enseñanza teórica y ejercicios 
simples y sencillos o complicados y difíciles. Más 
costaba mucho trabajo entrar al conocimiento 
de la sabiduría de la serpiente; lo primero 
que les pasaba a aquellos que divulgaban 
el Gran Arcano era que eran condenados a 
pena de muerte, y se les cortaba la cabeza, 
se les arrancaba el corazón y sus cenizas eran 
arrojadas a los cuatro vientos… 



39

Hoy en día todo es diferente. Como quiera que se 
está iniciando la nueva Era de Acuario, hay que dar el 
conocimiento del Okidanock en forma completa, unitotal, 
íntegra y eso es precisamente lo que estamos haciendo 
nosotros. Los iniciados de finales del siglo pasado y 
principios de este guardaban mucho secreto, mucho 
silencio sobre este conocimiento íntegro del Okidanock 
Omnipresente, Omnisciente. Si leemos nosotros las obras 
del Tigre del Turquestán o profesor de danzas sagradas, 
Gurdjieff, veremos que menciona mucho el esoterismo, pero 
entre líneas, y muy pocos realmente logran aprehender los 
conocimientos esotéricos aquí encerrados. Se necesita hacer 
tremendos super-esfuerzos y poseer una intuición formidable 
para poder, dijéramos, atrapar la sabiduría diamantina 
encerrada entre todas las frases de un Gurdjieff o de un 
Ouspensky. 

Los misterios de Persia, 
Samotracia, Troya, 
Roma, Cartago: ingresar 
a estos misterios era 
difícil, pero más difícil 
era todavía recibir el 
Gran Arcano. Se dividía, 
pues, la enseñanza en 
dos partes: la teórica 
y la práctica, y sin 
embargo, ambas partes 
forman un todo único 
dentro del Okidanock 
Omnipresente, 
Omnipenetrante, 
Omnisciente.



 40  

Hablar así, en la forma en que lo estamos 
haciendo nosotros, no se ha acostumbrado 
jamás, por eso es que hay que aprovechar 
el instante en que estamos; hemos 
desnudado la doctrina, la estamos 
poniendo sobre el tapete de la actualidad 
para que los que quieran hollar la senda, 
pues, de una vez la hoyen, eso es obvio. 

Los maestros de la gran logia blanca poseen 
todos ellos los cuerpos existenciales superiores 
del Ser; los grandes maestros del Tíbet Oriental 
utilizan la totalidad de su energía creadora; 
dijéramos para abrir los ojos del espíritu y las 
alas del águila; así debemos hacer nosotros. 
Una representación muy clara de los maestros 
la tenemos precisamente en sus ojos de águila, 
en esas alas; sin embargo, simbólicamente se 
dice que sus pies tienen dedos con uñas como 
de bestias de Olimpo. Quiere decir con eso 
que para poder subir hay que bajar y si ellos 
hoy en día son lo que son, es debido al trabajo 
que antes hicieron en las regiones inarchivadas. 
Las patas de los tronos de los maestros tienen 
formas animalescas, eso es claro. Nadie puede 

subir sin antes haber bajado primero, esa es la 
Ley y así debemos nosotros entender. 

Es necesario que marchemos con firmeza 
hacia la Estrella Polar del Norte. Debemos 
orientar el barco de nuestra vida hacia esa 
Estrella Polar. Cuando hablo así, quiero decir 
lo siguiente: Todo aquel que trabaja en la 
disolución del «yo», de hecho, queda bajo 
la influencia de la Estrella Polar del Norte. 
Muchos años atrás, cuando mi cuerpo actual 
todavía estaba muy joven, recuerdo algo 
muy interesante: mis caros hermanos. Un día 
cualquiera, en los mundos superiores, hay un 
libro misterioso sellado con siete sellos. Lo abrí; 
ahí había muchos secretos y encontré uno que 
decía: «Secreto para ganar la lotería». Lo leí 
textualmente; pude ver lo siguiente: «Ora a la 
Estrella del Norte; dirígete hacia las regiones 
septentrionales, ahí moran los espíritus que 
después de haber iluminado la Tierra están 
más allá del bien y del mal». Entonces no lo 
comprendí; más tarde lo voy a comprender; 
no hay mejor lotería que la disolución del ego. 
Esa es la mejor suerte que puede uno tener en 



41

la vida y todo el que trabaja en la disolución 
del ego, de hecho, queda bajo la regencia 
de la Estrella Polar del Norte, por eso es que 
esotéricamente se dice que debemos dirigir 
nuestra nave cósmica hacia la Estrella Polar del 
Norte y cuando uno ya ha logrado la disolución 
del ego, del «yo», del mí mismo, del sí mismo, 
entonces tiene que pasar por aquel juicio que 
figura en el Libro de los Muertos de los antiguos 
egipcios, del juicio del Numen Osiris, Osiris 
Numen. Indubitablemente, tal juicio se realiza 
en el Templo de Saturno; más, dicho templo se 
encuentra ubicado exactamente en las regiones 
septentrionales, en la Isla Sagrada, como se le 
llama en la tierra primitiva, como le dicen en la 
lejana Thule, allá en el casquete polar del Norte. 
Claro que si sale bien en el juicio y se le declara 
muerto, morir en sí mismo es precisamente lo 
más grandioso que hay. En el juicio es pesado 
el corazón de Osiris; se dice que el corazón 
del difunto es pesado; sí, es examinado 
rigurosamente; raros son los que realmente 
pueden resistir el juicio sagrado, muy raros. 

Algunos confunden a los cuerpos, dijéramos, a 
los cuerpos suprasensibles con el alma; hay que 
distinguir entre lo que es el alma en sí misma y 
lo que son los cuerpos existenciales superiores 
del Ser. Obviamente, el alma dentro de nosotros 
es la esencia, el budhata; desafortunadamente, 
tal esencia está embotellada, como lo hemos 
repetido muchas veces, en el ego. Destruido 
el ego, la esencia queda libre; entonces viene 
el despertar de la conciencia, pero hay que 
hacer una diferenciación clara también entre lo 
que es la esencia y los cuerpos suprasensibles. 
La esencia puede estar desprovista de tales 
cuerpos; en ese caso no se ha logrado la 
maestría, pero si además de estar la conciencia 
despierta, liberada, está también vestida con los 
cuerpos suprasensibles, entonces tenemos al 
adepto de la Logia Blanca, al maestro. 

Son puntos, detalles muy importantes que 
los hermanos deben, dijéramos, comprender 
con exactitud. Continuando pues hacia delante, 
vemos pues la necesidad imprescindible de 

crear con las emanaciones del Sol Absoluto 
a los cuerpos existenciales superiores del 
Ser, pero no hay que desligar la eliminación 
del ego de la creación de los cuerpos; ambas 
son indispensables, porque si no creamos 
los cuerpos existenciales superiores del Ser, 
tampoco creamos la maestría. Podemos 
despertar, sí, pero sin la maestría. 

En el mundo hay muchos millones de 
personas; hay unos tres mil millones de 
habitantes; incuestionablemente son tres mil 
millones de esencias que van y vienen, que 
retornan incesantemente. Yo quiero que los 
hermanos hagan plena diferenciación también 
entre lo que es la esencia y lo que es la mónada.

La mónada está muy adentro; la 
mónada, dijéramos, en nosotros, es una 
fracción del Tercer Logos; la mónada 
es el profeta del profeta, el maestro 
del maestro, el Vellocino de Oro de 
los antiguos, el tesoro que debemos 
buscar, Hiram Abiff, aquel Ruach Elohim 
que según Moisés lavara las aguas en 
el principio del mundo, el Rey Sol, el 
archihierofante, el archimago, la palabra, 
el verbo que aguarda, dijéramos, en 
el fondo del arca, el instante de ser 
despertado. Es la mónada la que envía 
todos sus principios espirituales y 
anímicos al mundo. La última esencia 
es ella, quien emana a la esencia, la 
que emana al budhata. Esa esencia es 
el material precisamente para fabricar 
conciencia, para fabricar alma. 



 42  

 Tal esencia va y viene y retorna millones de 
veces; desafortunadamente, las esencias son 
diferentes. La esencia de cada uno de ustedes 
está aquí presente con su personalidad humana, 
¿por qué? Porque ella tiene anhelo, porque 
busca, pero pueden ustedes estar seguros 
de que si no fuera por la mónada, ustedes 
no estarían aquí. Sucede que no a todas las 
mónadas les interesa la maestría. Son millones 
las mónadas que existen, pero no a todas les 
interesa la maestría. Cuando a una mónada 
le interesa de verdad la maestría, trabaja a su 
esencia desde adentro, profundamente, pero 
cuando a una mónada no le interesa la maestría, 
no trabaja a su esencia. 

Mucho les he dicho a ustedes sobre los tres 
mil ciclos y eso lo saben ya demasiado, sobre 
las tres mil ruedas. Cada ciclo consta de 108 
vidas, es decir, a cada uno de nosotros se nos 
asignan 108 existencias. Cumplido el ciclo, 
involucionamos en los mundos infiernos hasta 
volvernos polvo, pero lo que se escapa del 
abismo por las puertas de la muerte segunda es 
la esencia; ésta emerge de entre las entrañas de 
la Tierra y sale a la luz del Sol para recomenzar 
a una nueva jornada evolutiva. Obviamente, tal 
jornada debe empezar desde el escalón más 
bajo que es el del mineral, proseguir con el 
vegetal, continuar con el estado animal y por 
último penetrar en un organismo humano. Al 
regresar al estado humano se le asignan a la 
esencia otras 108 existencias y si fracasa, se 
repite siempre el mismo proceso, y en total son 
3.000 ciclos. Sin embargo, hermanos, a pesar 
de las tan variadas oportunidades que se nos 
brindan, repito, no a todas las mónadas les 
interesa la maestría; al final de los tres mil ciclos 
son millones las mónadas que se sumergen 
entre el océano del Espíritu Universal de Vida 
para siempre, sin la maestría, porque cuando los 
3.000 ciclos o ruedas han terminado, la mónada 
recoge su esencia, se la absorbe, recoge todos 
los principios anímicos y espirituales, se los 
absorbe, se integra con ellos y se sumerge entre 
el Espíritu Universal de Vida para siempre, pero 
sin maestría. 



43

¿Cuál es el motivo por el cual no a todas las 
mujeres les interesa la maestría? Ya he repetido 
y vuelvo a decir que dentro del Universo todo 
lo que hagamos es una vara con dos puntas. 
Muchos, dijéramos, replicarían diciendo: 
«¡imposible!» «Todas las mónadas tienen que 
llegar a la maestría». Esos que así piensan es 
porque están embotellados entre el dogma de 
la evolución y quieren hacer caber a la fuerza en 
forma arbitraria sus creencias dentro del dogma 
de la evolución. Esos que así piensan es porque 
no se dan cuenta de que: 

Aquí mismo, entre las personas que asisten 
aquí de cuando en cuando, viene alguien 
que es demasiado simple; me refiero a una 
hermanita muy sencilla de esas que no han 
leído demasiado. Sin embargo, viene de cuando 
en cuando y platica conmigo sobre asuntos 
espirituales, más no posee erudición ninguna; es 
casi analfabeta, pero tiene ciertas experiencias 
místicas maravillosas. En cierta ocasión se 
entrevistó con su Íntimo, con su Real Ser interior, 
o más aún, quiero decirles, se entrevistó con su 
propia mónada divina. 

Le dijo: «Tú estás empezando, hija mía, pero 
yo quiero que vayas aprendiendo poco a poco. 
Es mucho lo que tendrás que aprender todavía, 
comiénzate a leer los libros más sencillos del 
maestro, léetelos con paciencia, no sabes todavía lo 
que te aguarda». 

¿No ven? Ahí se ve ya una mónada trabajando 
a una esencia que todavía no ha estado jamás 
en los misterios. Una pobre viejita que es 
hasta medio analfabeta, ya la mónada la está 
trabajando; ya aspira esa mónada a que cuando 
desencarne la esencia de esa personalidad, 
meterla en un cuerpo más adecuado para ir 
agarrando el camino, pero cuando la mónada no 
tiene interés en la maestría, no hace nada por la 
esencia… 

Esto no lo enseñan verdaderamente las 
escuelas conocidas de teosofismo, de pseudo-
rosacrucismo, etc.; esto hay que descubrirlo 
por sí mismo. En estado de Samadhi, entre en 
el mundo del Espíritu Universal de Vida; quise 
saber cuántas serían, al fin y al cabo, aquellas 
mónadas fracasadas, aquellas que en los 3.000 
ciclos de existencias no hicieron nada por 
su autorealidad. Encontré millones como las 
arenas del mar sumergidas entre el océano del 
Espíritu Universal de Vida. Ya para ellas toda 
oportunidad estaba cerrada; parecían ahí niños 
inocentes flotando en la atmósfera; entraban 
y salían por las puertas de los templos de 
misterios del mundo del Espíritu Universal o del 
supremo Parabrahatma. 

¿Cómo miraban aquellos niños-mónadas a 
los maestros, a los budhas, a los dioses? En 
la misma forma en que las hormigas pueden 
vernos a nosotros; es decir, ellas veían a los 
maestros como seres extraños, incomprensibles, 
enigmáticos; es claro también que esas 
mónadas, aunque vivan felices —porque sí 
viven dichosas, son destellos de la divinidad—, 
sin embargo no tienen derecho a entrar al 
Absoluto; tienen que contentarse con vivir 
entre el océano del Espíritu Universal de Vida 
Eterna. Son dichosas, repito, pero entrar al 

... todo es una vara de dos puntas. Realmente, 
¿por qué todas las mónadas han de llegar a la 
maestría? Si no les interesa, ¿por qué quieren 
las gentes que sí les interese? Dirán: «porque 
Dios quiere llegar siempre a la perfección», 
pero, ¿si Dios es perfecto entonces qué? Sino 
dirán: «porque Dios quiere que al fin todas las 
mónadas sean maestros», pero, ¿quién les 
dijo eso, de dónde lo sacaron? Si las mónadas 
tienen también libre albedrío, nadie puede 
obligarlas a aceptar lo que no quieren. Cuando 
a una mónada le interesa la maestría, trabaja su 
esencia.



 44  

Absoluto es otra cosa. Para entrar al Absoluto, 
se necesita poseer Alma de Diamante; es decir, 
una conciencia fuerte, capaz de resistir los más 
terribles mahasamadhis. Al Absoluto no pueden 
entrar sino aquellos que consiguieron alma de 
diamante; aquellas mónadas que consiguieron 
Alma de Diamante. Dichas mónadas se 
convierten en Paramarthasatyas, es decir, 
habitantes del Absoluto. 

Durante un Nirvikalpasamadhi fui testigo de 
algo extraordinario: vi a dos hermanos que en 
el cosmos habían logrado todos los grados; 
podía decirse de ellos que eran maestros 
perfectos que habían alcanzado realmente, 
ya no en forma simbólica sino real, el grado 
de Gran Elegido; hasta habían sido brillantes 
señores de constelaciones y de mundos, 
empero ahora eran simples siervos de todo el 
Cosmos. Debido a sus méritos se ganaron el 
derecho de entrar al Absoluto; yo los acompañé 
hasta el famoso «Dhiani-Past», «el anillo no 
se pasa», es decir hasta el océano Universal 
de Vida. Los vi sumergirse ya dentro de una 
dimensión, dijéramos, de tipo superior; los vi 
ya entrar, romper «el anillo no se pasa» y entrar 
al Absoluto mismo, y se me permitió verlos 
entrar al Absoluto. Cubiertos con sus mantos, 
humildemente, llenos de infinita veneración, 
penetraron en la Luz Increada del No-Ser, 
que es el Real Ser; no como dijéramos seres 
desarrollados en el Absoluto, a pesar de ser 
tan grandes para el Absoluto no eran más que 
simples aprendices. Entraron como chelas del 
absoluto para empezar en el Absoluto. 

De manera que todo lo que en el Cosmos 
nosotros aprendemos no es más que un cúmulo; 
en el Absoluto los progresos no tienen límites 
ni orillas, jamás. Yo quiero decirles a ustedes 
una gran cosa, mis caros hermanos: como 
quiera que estuve activo en el Mahamvantara 
de Padma o Loto de Oro, es claro que junto 
con muchas otras mónadas, al finalizar aquel 
Mahamvantara, nos sumergimos entre el océano 
del Absoluto. Incuestionablemente, todas esas 
mónadas, incluyendo la mía, vivieron la dicha 

del Maha-Pralaya, y advertí algo durante ese 
Maha-Pralaya que jamás podré olvidar: nos 
reuníamos con otros grupos de hermanos entre 
el seno de «eso que no tiene nombre», con 
el propósito de estudiar las enseñanzas que 
algunos Paramarthasatyas nos habían legado 
en otras noches cósmicas, y quiero decirles 
también que aquellos Paramarthasatyas ya 
eran invisibles para nosotros, y aún más, 
habían pasado para nosotros más allá de 
toda posible comprensión; ya ni siquiera 
podíamos comprenderlos y, sin embargo, ellos 
estaban en el seno del Absoluto por derecho 
propio. Nosotros, por un intervalo cósmico, y 
estando ellos en el Absoluto y nosotros en el 
Absoluto, ya aquellos individuos eran invisibles 
para nosotros en el mismo Absoluto; ya habían 
pasado para nosotros más allá de toda posible 
comprensión y es que ellos se habían ahondado 
más. Descubrí, mejor dicho, repito, que ellos se 
habían sumergido más dentro de su propio Ser, 
entonces esto me llevó a un descubrimiento, 
¡qué difícil! O mejor dijéramos, es imposible 
decir de mi Ser: «El límite de mi Ser es este 
o aquel». Realmente, nuestro Ser interior no 
tiene orillas. 



45

Concretemos: aquí en el físico, 
por ejemplo, si nosotros queremos 
conocernos un poco más, venimos 
a descubrir que tenemos un cuerpo 
vital; más tarde, aprendemos a viajar 
en cuerpo astral, y en forma más 
profunda, descubrimos que en el 
mundo de la mente también podemos 
movernos y, mucho más tarde, 
podemos descubrir nuestra Alma 
Humana o causal. Si nos ahondamos 
más, descubrimos que tenemos una 
alma-conciencia que es el Budhi 
y mucho más allá el Atman, el Ser, 
pero eso no es todo, más allá del Ser, 
del Atman, está el Horus, aquel del 
cual nos habla la teogonía egipcia, 
el Eros, que la Madre Divina lleva en 
sus brazos, más allá de ese Eros, está 
la misma Madre Divina, y más allá de 
la misma Madre Divina, está el Señor 
Shiva, nuestra mónada, Ella no es más 
que una emanación de la mónada y 
mucho más allá de la mónada está 
el Cristo interior, de manera que 
entonces, la mónada no es sino una 
emanación, un desdoblamiento del 
Cristo Íntimo y mucho más allá del 
Cristo Íntimo, está el Padre, pero el 
mismo Padre no es más que otro 
desdoblamiento del Sol Central o Sol 
Absoluto. Si uno quiere ingresar al 
seno del Absoluto, tiene que haberse 
fusionado con su mónada, tiene que 
haber logrado la integración completa, 
encarnado al Cristo, tiene que haber 
encarnado al Padre, haber logrado 
la fusión con Él, tiene que haber 
encarnado a Horus, es decir, al Cristo, 
al Espíritu Santo, al Hijo y al Padre, 
pero eso no es todo; si uno quiere 
entrar al Absoluto, tiene que haberse 
unido con el Sol Central. Dentro del 
Sol central hay una partícula propia, 
nuestra, muy nuestra. Al llegar ahí, 
diríamos nosotros: «Hemos llegado 



 46  

a nuestro ser». Sí, hemos llegado a nuestro Ser 
en una forma más trascendental, pero si luego 
nos sumergimos entre el Absoluto, descubrimos 
que allá dentro, allá mismo, en el seno de la Luz 
Increada, nos aguarda el Ser Absoluto, para 
fusionarnos con él, y cuando hemos llegado 
al Ser Absoluto decimos: «bueno, este es el 
límite», más no, tampoco es el límite. Ese Ser 
tiene que trabajar como Paramarthasatya 
para hundirse más dentro de sí mismo y al 
sumergirse más dentro de sí mismo, se fusiona 
con algo que tiene más hondo, que es su Ser 
también, entonces cambia el panorama de 
todo, cambian los esplendores, cambia la 
gloria dentro del mismo Absoluto; pero eso no 
es el límite, puede seguir progresando y si se 
ahonda algo más, descubre que su Ser está más 
adentro y entonces hay un nuevo cambio de 
glorias y de esplendores y cuando ha llegado 
a ese otro cambio, se encuentra con que el 
progreso de su Ser y de su Ser, es cada vez más 
profundo, al fin y al cabo son entidades dentro 
de entidades y eso no tiene límites ni orillas 
dentro del mismo Absoluto, pues marchamos 
cada vez más y más hacia adentro, con un 
cambio de glorias, de éxtasis y de felicidades, 
cada vez más y más profundas y eso no tiene 
orillas, nunca jamás. De manera que nuestro ser, 
mis caros hermanos, no tiene orillas, no tiene 

fin; pero para entrar al Absoluto, para poder 
resistir de nuevo todos esos progresos interiores 
dentro del seno de Aquello que no tiene 
nombre, para poder verdaderamente pasar 
con éxito tantos Samadhis, se necesita tener 
una conciencia diamantina, fuerte, poderosa, 
y eso solamente es posible conseguirlo aquí y 
ahora. Desafortunadamente, repito, no a todas 
las mónadas les interesa la maestría, no todas 
las mónadas están interesadas en conseguir 
alma-diamante; son millones las mónadas que 
prefieren quedar como son, simples criaturas 
inocentes dentro del océano del Espíritu 
Universal de Vida, felices, pero sin la gloria del 
Absoluto, porque esas no, repito, no tienen 
derecho a entrar al Absoluto. Lo que les estoy 
diciendo me consta, lo he experimentado por 
mí mismo, lo he vivenciado durante el Samadhi. 
Si ustedes están aquí, repito, es porque las 
mónadas de ustedes, la mónada de cada uno 
de ustedes está interesada en la maestría, y 
los ha traído aquí con ese propósito; tiene esa 
mónada el interés de encarrilarlos por la senda 
del filo de la navaja; aspira a eso, a la maestría. 
Lo que sucede es que nosotros debemos, pues, 
de saber responder mediante el esfuerzo recto, 
trabajando realmente, esforzándonos, por 
disolver el ego y por crear nuestros cuerpos 
existenciales superiores del Ser… Bien, hasta 
aquí la plática de esta noche. 

[Respuesta a una pregunta que no ha sido 
transcrita:] I

El número, dijéramos, de cuerpos u 
organismos animales, no tiene un límite 
fijado. Para el número de organismos vegetales 
tampoco hay un número definido, y en cuanto 
al reino mineral, se permanece ahí hasta que 
se esté preparado para pasar al vegetal. Repito: 
están aquí porque las mónadas los han traído 
aquí. Si las mónadas no los hubieran traído 
aquí, no estarían y si la mónada de cada uno de 
ustedes los ha traído aquí es porque esa mónada 
está interesada en conseguir la maestría. 



 -   47

más insensato que desear 
temerariamente y querer que 
las cosas sucedan a medida 
de nuestros deseos.

 Si tengo que escribir el 
nombre de Dión, es preciso 
que lo escriba no como yo 
quiera, sino tal como es, sin 
cambiarle una letra; y lo 
mismo sucede con todas las 
artes y todas las ciencias. 
¿Cómo pretendes, pues, que 

EPÍCTETO
Máximas de la libertad y de la muerte

1 Ya que el hombre 
libre es aquel 
a quien todo 

le sucede como él lo desea, 
—me dijo un loco—, quiero 
asimismo que todo me 
suceda como me place. Pero, 
¡amigo mío! La locura y la 
libertad jamás anduvieron 
juntas. La libertad no es 
tan solo muy bella, sino que 
además es muy razonable, 
y nada hay más absurdo y 



 48  

la más grande y la más importante de todas 
las cosas —de la libertad hablo— sea regida 
por el capricho y la fantasía? Desengáñate, 
amigo mío; la verdadera libertad consiste en 
querer que las cosas sucedan, no como se te 
antoja, sino como suceden. 

2 Te imaginas ser dichoso como logres 
ver colmados tus deseos. ¡Cuán engañado 
vives! En cuanto te veas dueño de lo que tan 
ardientemente has deseado, te asaltaran las 
mismas zozobras, los mismos pesares, los 
mismos disgustos, los mismos temores, los 
mismos deseos… No consiste la felicidad en 
adquirir y gozar, sino en no desear, porque en 
esto consiste ser libre. 

3 Los dioses me han concedido la libertad 
y yo conozco sus mandatos. Nadie puede, 
por tanto, hacerme esclavo, porque tengo el 
libertador y los jueces que necesito. 

4 ¿Quién será el que quiera vivir sumido en 
el crimen, la injusticia, el engaño, el terror y la 
angustia, siempre celoso, siempre envidioso, 
burlado siempre en sus deseos y entregado de 
continuo a sus temores? Nadie; no hay, pues, 
malvado que lo sea por querer serlo y, por 
consiguiente, no hay malvado que sea libre. 

5 El que se somete a los hombres, se ha 
sometido antes a las cosas. 

6 Del mismo modo que la menor distracción 
del piloto puede ocasionar la pérdida del 
buque, así el menor descuido nuestro, la más 
ligera falta de atención, puede ocasionarnos 
la pérdida de todos los adelantos hechos en el 
estudio de la sabiduría. 

7 Vivamos, pues, siempre prevenidos. Lo 
que está confiado a nuestro cuidado es más 
precioso que una nave cargada de oro: es el 
pudor, la fidelidad, la constancia, la sumisión 
a las órdenes divinas, la exención de dolores, 

turbaciones y miedos; —en una palabra— es 
la verdadera libertad. 

8 Por una falsa libertad se exponen los 
hombres a los mayores peligros, se arrojan 
al mar, se precipitan de lo alto de las torres 
más elevadas; ciudades enteras sucumben 
incendiadas por sí mismas… Y tú, por una 
libertad verdadera y segura y que nada ni 
nadie podrá arrebatarte, ¿no quieres tomarte 
el menor cuidado ni hacer el menor sacrificio? 

9 Si tengo amor a mi cuerpo y a mis bienes, 
estoy perdido; heme esclavo. He dado a 
conocer mi punto vulnerable. 

10 Aleja tus deseos y tus temores y no 
existirá para ti tirano alguno. 

11 Recuerda que el deseo de honores, 
dignidades y riquezas no es el único que nos 
esclaviza; el deseo del reposo, del solaz, de 
los viajes, —en una palabra—, todas las cosas 
exteriores nos someten y esclavizan desde el 
momento en que los estimamos. El único y 
verdadero dueño de todos nosotros es aquel 
que tiene el poder de darnos o de quitarnos lo 
que queremos y lo que no queremos. Así, pues, 
que todo hombre que quiera ser libre, deje de 
anhelar o de rehuir lo que no depende de él; 
de lo contrario, será forzosamente esclavo. 

12 No temas nada, y nadie será para ti 
terrible ni formidable, como no lo es un 
caballo para otro caballo o una abeja para 
otra abeja. ¿No ves que tus deseos y tus 
temores son los soldados que tus amos 
mantienen en tu corazón como una ciudadela 
para sujetarte? Echa fuera esta guarnición, 
entra en posesión de esa fortaleza, que es 
tuya, y serás libre. 

13 Hay esclavos grandes y los hay 
pequeños. Los pequeños son los que se dejan 
esclavizar por cosas nimias como banquetes, 



49

hospedajes, dádivas. Los grandes son los 
que se dejan esclavizar por un consulado, 
un gobierno de provincia. Todos los días 
ves esclavos ante los cuales andan lictores 
llevando haces, y estos son más esclavos que 
los otros. 

14 Para juzgar si un hombre es libre, no 
te pares a mirar sus dignidades, porque, al 
contrario, más esclavo es cuanto más elevado 
cargo desempeña. 

—Pero, dirás, veo a muchos que hacen lo 
que les place. 

—Sea; no obstante, debo advertirte que 
estos son esclavos que gozan durante más o 
menos días el privilegio de unas saturnales de 
las cuales se halla ausente el dueño… Aguarda 
a que haya terminado la fiesta o a que el 
dueño regrese. 

—¿Y quién es ese dueño? Cualquier hombre 
que pueda darles o quitarles lo que desean. 

15 ¿Quieres dejar de pertenecer al número 
de los esclavos? Rompe tus cadenas, desecha 
de ti todo despecho y temor; Aristides, 
Epaminondas y Licurgo fueron llamados 
el justo, el libertador y el dios, no porque 
poseyeran muchas riquezas y muchos 
esclavos, sino porque, aun siendo pobres, 
dieron la libertad a Grecia. 

16 ¡Y qué!, mísero filósofo, me dijo un gran 
señor que se precia de libre e independiente, 
¿te atreves a llamarme esclavo a mí, cuyos 
antepasados fueron libres, a mí que soy 
senador, que he sido cónsul y a quien el 
príncipe tiene por favorito? —Gran senador, 
pruébame que tus antepasados no fueron 
esclavos como tú. Pero supongamos que te 
aventajaron en esto; ellos fueron generosos; 
tú eres miserable, interesado, timorato; ellos 
vivieron con cordura y templanza, al paso 

que tu vida es una orgía sin fin. —¿Y qué tiene 
que ver esto con la libertad? —Mucho, pues 
¿llamas acaso ser libre a hacer lo que uno no 
quiere? —Pero es que hago lo que quiero y 
nadie puede obligarme a otra cosa más que 
el emperador que es dueño de todo. —Gran 
cónsul; acabamos de oír de tus labios esta 
confesión: que tienes un dueño que puede 
obligarte. En cuanto a que sea dueño de todo 
y de todos, esto no te da más que el triste 
consuelo de ser un esclavo más en una casa 
grande, en donde hay muchos millones de 
esclavos. 

17 Has obtenido el consulado y el gobierno 
de la provincia. ¿Gracias a quién? A Felición. 
Yo, en cambio, ni vivir quisiera si necesitara 
para vivir la gracia de Felición, y tuviera que 
soportar su orgullo y su insolencia de esclavo; 
porque yo sé que es un esclavo que se cree 
dichoso, y a quien ciega la fortuna. —¿Pero 
tan libre eres tú? Me preguntas. —No; trabajo 
para serlo, pero no lo he conseguido todavía. 
Todavía no puedo mirar a mis amos con ojos 
serenos; todavía estoy ligado a mi cuerpo y 
aunque es lisiado, deseo conservarlo. Confieso 
mi flaqueza. ¿Quieres que te muestre un 
hombre completamente libre? Tal hombre 
es Diógenes. —¿Y por qué era libre? Porque 
había roto todas las trabas de la esclavitud, 
porque se había desentendido de todo, aislado 
por sus cuatro costados y nada le sujetaba. 
¿Le pedías sus bienes? Os los daba, ¿su pie? Lo 
daba, ¿su cuerpo entero? Lo daba igualmente. 
Pero estaba fuertemente ligado con los dioses, 
y a nadie cedía en obediencia, respeto y 
sumisión hacia ese dueño soberano. He aquí 
de donde venía su libertad. —Bueno, pero me 
citas como ejemplo un hombre que vivía solo 
y a quien ningún vínculo ligaba con el mundo. 
—¿Quieres el ejemplo de un hombre que no 
vivía solo? Sócrates tenía esposa e hijos, y 
no era menos libre que Diógenes, sino que, 



 50  

como Diógenes, lo había. sometido todo a la 
ley. divina y a la obediencia que a esta ley es 
debida. 

18 Acabas de libertar a tu esclavo: pero y a ti 
quien ¿quién te ha libertado? ¿Eres libre? ¿No 
eres acaso esclavo de tu dinero, de una mujer, 
de una hija, de un tirano, del último de los 
siervos de este tirano? 

19 Casi todos estamos en este mundo 
como los esclavos escapados están en los 
espectáculos públicos. Estos esclavos se 
solazan viendo la pompa de los juegos, 
admiran a los actores de una tragedia; pero 
están sin cesar inquietos, miran a uno y a 
otro lado, y en cuanto oyen el nombre de su 
amo, helos aquí huir despavoridos. Nosotros 
hacemos lo propio. Admiramos las maravillas 
de la naturaleza, este espectáculo nos arroba; 
pero vivimos en perpetua zozobra, y en 
oyendo el nombre de nuestro amo, estamos 
perdidos. ¿Qué es, pues, un amo? No es 
ciertamente un hombre, porque un hombre 
no puede ser amo de otro; es la muerte, 
es la vida, el placer, el dolor, la miseria, la 
riqueza.... Que venga Cesar contra mí, solo, sin 
séquito, y veras como le aguardo a pie firme; 
pero si viene con sus satélites, tonitruante, 
deslumbrador, amenazador, y me dejo 
sobrecoger por el miedo, entonces no hay más 
que un esclavo escapado que ha reconocido 
a su amo. En cambio si no me inspira temor 
alguno, heme aquí completamente libre y sin 
más dueño que yo mismo. 

20 Diógenes, decía —y decía muy bien— que 
el único medio de conservar la libertad, es 
estar siempre dispuesto a morir sin pesar. 

21 ¿Qué es lo que hace formidable a un 
tirano? Sus sicarios, sus satélites armados de 
espadas y lanzas. Un niño se acerca a ellos y 
no les teme ¿por qué? Porque desconoce el 

peligro. Luego tú no tienes más que conocerlo 
para despreciarlo. 

22 Soy dueño de todo, todo lo puedo —me 
dijo un tirano— ¿Tú? ¿y qué es lo que puedes? 
¿puedes darte buen juicio? ¿puedes quitarme 
mi libre albedrío? ¿qué puedes, pues? Dime: 
cuando te hayas dentro de un barco ¿no 
dependes del piloto? Cuando vas en un carro 
¿no dependes de tu auriga? Todos me hacen 
la corte. Pero ¿te la hacen acaso como a un 
hombre? Cítame uno solo que te estime tal, 
que quiera imitarte, ser tu discípulo, como 
de Sócrates. Pero puedo mandar cortarte la 
cabeza. Dices bien; olvidaba que es preciso 
hacerte la corte como a las divinidades 
nocivas y ofrecerte sacrificios como a la fiebre 
que tiene un altar en Roma. Tú lo mereces 
más que ella, porque eres más nocivo y 
malvado; pero aun cuando tus secuaces y tu 
pompa amedrantan y turban al populacho, no 
has de turbarme ni amedrentarme. Solo por 
mí mismo puedo ser turbado. Amenázame 
cuanto quieras, te contestare que soy libre. 
¡Cómo! ¿Tú libre? Sí, la Divinidad es la que me 
ha libertado ¿y puedes sospechar siquiera que 
ella toleraría ver un hijo suyo bajo tu yugo? 
Eres dueño de mi cadáver, tómalo; pero sobre 
mí no tienes ningún poderío. 

23 Los filósofos enseñan que el hombre 
es libre; luego enseñan a menospreciar la 
autoridad del emperador. No hay tal, ningún 
filosofo ha enseñado jamás a sus discípulos 
a sublevarse contra el soberano, ni a negar a 
su poder nada de lo que le es debido. Tomad: 
he aquí mi cuerpo, mis bienes, mi reputación; 
vuestros son, os los entrego. Y cuando os 
parezca que enseño a alguien a retenerlos 
a pesar vuestro, condenadme a muerte 
por rebelde. Pero no es esto lo que predico 
a los demás: yo no les enseño más que la 
conservación de su libre pensamiento del cual 
la Divinidad les hizo dueños exclusivos. 



51

24 La esclavitud del cuerpo es obra de la 
fortuna; la del alma lo es del vicio, El que 
posee la libertad del cuerpo, pero conserva 
esclava el alma, es esclavo; pero que el que 
conserva el alma libre, goza de absoluta 
libertad, aunque este cargado de cadenas. A 
la esclavitud del cuerpo la naturaleza pone 
término con la muerte; a la del alma, solo 
poner término la virtud. 

De la Muerte 
1 Temes nombrar la Muerte como si solo su 

nombre fuera cosa de mal augurio. Nada de 
mal augurio hay en lo que no hace más que 
expresar un acto de la naturaleza. La pereza, 
la timidez, la cobardía, la imprudencia, todos 
los vicios, en fin, he aquí lo que es de mal 
augurio. Pero mira, mientras evites la cosa, no 
temas pronunciar el nombre. 

2 ¿En qué ocupación deseas que te 
sorprenda la muerte? En cuanto a mí mi 
mayor deseo es que me sorprenda ocupado 
en algo grande, generoso, digno del hombre y 
útil a los demás; o quizás que me encontrara 
ocupado en corregirme y atento a mis 
deberes, a fin de que pudiera levantar al  cielo 
mis manos puras y decir a los dioses: Jamás 
descuidé las facultades que de vosotros recibí 
para poder conocer vuestra providencia y 
someterme a ella; tanto como pude, procuré 
no deshonraros. He aquí el uso que hice de 
mis sentidos y de mis opiniones. Jamás me 
quejé de vosotros; jamás me irrité contra lo 
que me mandasteis, fuese lo que fuese, y que 
por nada hubiera cambiado. Os doy gracias 
por haberme creado. He usado de vuestros 
beneficios, mientras me lo habéis permitido; 
¿queréis quitármelos ahora?, os los devuelvo; 
vuestros son, disponed e ellos como mejor 

os plazca. Yo mismo me pongo en vuestras 
manos. 

3 ¿Para que nacen las espigas? ¿No es para 
madurar y ser segadas unas vez maduras?, 
pues no se las deja en el campo sobre sus 
tallos, como si fuesen cosas sagradas. Porque 
¿crees que si tuvieran sentidos harían votos 
para no ser jamás segadas? Al contrario, 
si para ellas no llegara nunca la hora de la 
siega, la considerarían como una maldición. 
Otro tanto sucedería con los hombres; 
considerarían una maldición dejar de morir. 
Para el hombre, no morir, sería como para la 
espiga no ser segada. 

4 ¿Qué ha de importarte que lo que te 
mate sea la fiebre, la espada, el mar, una 
enfermedad o un tirano? Todos los caminos 
que conducen a los infiernos, son iguales. Y 
uno de los más cortos es aquel por el cual te 
envía un tirano. Jamás viste un tirano matar a 
un hombre durante seis meses y, en cambio, la 
calentura mata durante años enteros. 

5 Cuando sea llegada mi hora, moriré; pero 
moriré como debe morir un hombre que no 
hace más que devolver lo que se le confió. 

6 Así como durante un viaje en alta mar, si 
tu bajel se detiene en un puerto, desembarcas 
para ir en busca de agua, y andando tierra 
adentro recoges una concha o un hongo, 
pero pensando siempre en la embarcación y 
volviéndote de cuando en cuando para ver si 
el capitán te hace la señal de volver a bordo; 
y en cuanto te llama lo tiras todo y echas 
a correr ante el temor de que, si llegas con 
retraso, te eche en el fondo del barco atado 
de pies y manos. Lo mismo sucede con el 
viaje de la vida. Si en vez de una concha o de 
un hongo, se te ha dado una mujer o un hijo, 
tómalos; pero en cuanto el capitán te llama, 
hay que abandonar todo y correr hacia el 



 52  

barco sin pararse a mirar atrás. Y si eres viejo, 
no te alejes demasiado; no sea que el capitán 
te llame y no estés disposición de echar a 
correr. 

7 Tarde o temprano es preciso que la muerte 
venga a nosotros. ¿En qué nos encontrará 
ocupados? Al labrador en el cuidado de sus 
campos, al jardinero en el de sus plantas, 
al mercader en el de su tráfico... ¿y a ti? 
¿Qué ocupación será la tuya? Yo deseo de 
todo corazón que ese instante supremo me 
encuentre ocupado en ordenar mi voluntad, a 
fin de llevar a cabo, sin temor, sin embarazo, 
ese acto postrero como corresponde a un 
hombre libre, y poder decir a los dioses: 
¿He desobedecido vuestros mandatos? ¿He 
abusado de los presentes que me hicisteis? 
¿No os he sometido mis sentidos, mis deseos, 
mis opiniones? ¿Me he quejado alguna vez de 
vosotros? ¿Acusé jamás vuestra providencia? 
Padecí enfermedades, porque así lo quisisteis, 
y yo lo quise igualmente. Fui pobre, porque 
quisisteis que lo fuera y me alegré de mi 
pobreza. Viví en la más baja oscuridad, 
porque este fue vuestro deseo, y yo no deseé 
jamás levantarme de ella. ¿Me visteis alguna 
vez abatido o entregado a la murmuración? 
Pues así mismo sigo dispuesto a sobrellevar 
todo cuanto os plazca mandarme; vuestra 
menor indicación es para mí una orden 
inviolable. ¿Queréis ahora que abandone 
este magnífico espectáculo? Me retiro, pues, 
y os doy humildemente gracias por haberos 
dignado admitirme a gozar de él y admirar 
todas vuestras obras, y por haber puesto de 
manifiesto ante mis ojos el orden admirable 
con que regís el universo. 



53

«Si Él no se hubiera mostrado,   

¿cómo le hubiéramos conocido?   

«A menos que Él nos muestre el camino,   

¿cómo podemos conocerle?» 

«Hemos tratado razonar nuestro camino hacia Él:   

no funcionó;   

pero en el momento que abandonamos,   

ningún obstáculo quedó.» 

  

«Él se presentó a nosotros por bondad   

¿De qué otra forma podríamos haberle conocido?   

La razón nos llevó hasta Su puerta,   

pero fue Su Presencia quien nos dejó entrar.»  

 

«Pero… 

¿Cómo podrás nunca conocerle 

mientras seas incapaz de conocerte?» 

  

«Una vez que uno es Uno, ni más ni menos:   

el error comienza con la dualidad;   

la Unidad no conoce el error.»

   

«El lugar mismo no tiene lugar:   

¿cómo podría haber lugar 

para el creador del lugar?   

¿Cielo para el hacedor del  cielo?» 

  

EL JARDÍN DE LA REALIDAD
- Extractos -
Abul-Majd Majdud ibn Adam Sanai  

«El alma vidente percibe la locura 
de alabar a otro que al Creador» 



 54  

«Él dijo: «Yo era un tesoro oculto,   

la creación fue creada   

a fin de que pudierais conocerme.»

   

«Dime 

¿por qué si lo que buscas no existe en lugar alguno,   

te propones viajar allí a pie? 

La ruta que debes recorrer tú mismo   

se encuentra en pulir el espejo de tu corazón.» 

  

«No es con rebeldía y discordia   

que el espejo del corazón   

es pulido limpio del orín de la hipocresía y la 

incredulidad.   

Tu espejo es pulido por tu certeza,   

por la pureza sin aleación de tu fe.» 

  

«Si quieres que el espejo refleje tu rostro,   

sostenlo recto y mantenlo lustrosamente pulido;   

aunque el sol no escatima su luz,   

cuando es visto en la niebla parece sólo vidrio    

y criaturas más bellas aun que los ángeles   

parecen, en una daga, de demonios tener los 

rostros.» 

 

 «Tu daga nunca te mostrará la diferencia 

entre lo verdadero y lo falso,   

nunca te servirá como espejo.   

Mejor busca tu imagen en tu corazón 

que en tu arcilla mortal;   

libérate de las cadenas que has forjado a tu alrededor,   

pues serás libre cuando estés libre de la arcilla. »

  

El cuerpo es oscuro, 

el corazón es radiantemente luminoso;   

el cuerpo es mero abono, 

el corazón un jardín florido.»  

 

«... no lamas el plato de ese hombre 

o compres su adulación.   

Él no conoce su propio ser   

¿Cómo podría conocer el ser de otro?»

 

«El sólo conoce sus manos y pies   

¿cómo podría conocer sobre Dios?   

Esto está más allá del alcance del sabio,   

debes ser un tonto si piensas que lo conoces.»

  



55

Cuando puedas exponer sobre esto,   

conocerás la pura esencia de la Fe;   

hasta entonces ¿qué tienen la Fe y tú en común?   

Es mejor ser silente   

que hablar tonterías como uno de los doctos,   

la fe no es entretejida en toda vestimenta.»

     

«Fuiste hecho para trabajar: 

un manto de honor te aguarda.   

¿Cómo es que estás satisfecho con meros harapos?   

¿Cómo tendrás jamás riquezas 

si estás ocioso sesenta días al mes?

    

«Sabiendo lo que sabes, 

sé también sereno como una montaña    

y no te angusties por el infortunio.   

Conociendo sin serenidad, es una vela sin luz;    

juntos son un panal;   

miel sin cera es una cosa noble,   

cera sin miel sólo sirve para quemar.» 

  

«Deja esta residencia de nacimiento y pudrición,   

deja este pozo  

y encamínate al hogar que te está destinado.   

Este montón de polvo es un espejismo   

donde el fuego parece agua.» 

«El hombre puro une dos en uno,   

el amante une tres en uno.»   

«Pero me temo que tu ignorancia y estupidez   

te deje varado en el puente.» 

«Él es el proveedor de ambos: 

fe y bienes mundanos.   

Él no es otro que el que dispone de nuestras vidas.   

Él no es un tirano,   

por cada cosa que toma 

devuelve setenta veces    

y si cierra una puerta, 

abre otras diez para ti.» 

  

«Tú no puedes distinguir bien de mal,   

Él te aprecia más que tú a ti mismo.»     

«Ese amigo tuyo es una serpiente:   

¿por qué llamas a su puerta?   

Esa serpiente es tu amiga: 

¿por qué huyes de ella?» 

  

«- Levántate, dijo Mansur *, - 

«acaba con los cuentos de hadas,   

abandona tus bajas pasiones y ven a Mí-.»  

 

«Tienes que darte cuenta  que es Su guía  

 la que te mantiene en el camino    

y no tu propia fuerza.»  

* -  Mansur Al Hallaj, místico persa (858-922 e.c.)   



 56  

Evolución e Involución constituyen realmente 
el eje mecánico de la Naturaleza. Todo evolu-
ciona e involuciona, todo sube y baja incesan-
temente en la rueda del Samsara. Mucho se ha 
hablado del movimiento perpetuo, hubo una 
época en que la gente se devanaba los sesos 
para investigar un aparato que estuviera en mo-
vimiento perpetuo, que nunca se detuviera, que 
girara incesantemente y que caminara sin com-
bustible, lo cual no podría existir sin ese gasto. 

La Tierra, por ejemplo, gira alrededor del Sol 
incesantemente, he ahí un movimiento perpetuo, 
empero, hay gasto de combustible; conforme 
el tiempo va pasando la tierra va envejeciendo, 
el día llegará en que será un cadáver, una nueva 
Luna. Así pues, tratar de inventar un organismo 

CONFERENCIA V. M. SAMAEL 13/04/1972
LOS DIOSES TAMBIÉN SE EQUIVOCAN

Todas las escuelas de tipo 
esotérico y pseudo-eso-
terista están embotella-

das en el dogma de la Evolu-
ción. 

No negamos la Ley de la Evo-
lución en sí misma, únicamen-
te la colocamos en su lugar, la 
ubicamos en su sitio.



57

sin consumo de material, es completamente 
imposible, aún en el supuesto de que se lograra 
inventar algún ente mecánico con movimiento 
continuo, sin gasto de material, esto sería muy 
relativo, porque los mismos materiales de que 
está hecho el aparato mecánico, se desgastarían 
a la larga, serían ellos, los instrumentos básicos 
para mover a tal mecanismo, se desgastarían los 
ejes, etc.

Llevemos esto al terreno, dijéramos, filosófico-
esotérico-científico. La Rueda del Samsara se 
basa en el movimiento perpetuo, los dos facto-
res de esa gran rueda son Evolución e Involu-
ción. Por la derecha sube Anubis evolucionante, 
por la izquierda desciende Tifón involucionante, 
empero, la rueda se paralizaría, llegaría a la está-

tica si no hubiese consumo de materiales, ¿cuá-
les son los materiales que hacen girar la rueda? 
Obviamente los egos, los millones de egos que 
viven en la faz de la Tierra. Es claro, es ostensi-
ble que a todos se nos asignan 108 existencias, 
cierto de toda verdad, vencido nuestro ciclo de 
vida, nos precipitamos por el arco descendente 
involutivo de la Rueda del Samsara, también es 
verdad que nos desintegramos en la Novena 
esfera, es obvio que nos precipitamos hacia el 
centro de gravedad de nuestro planeta, hacia el 
núcleo de estabilidad planetaria, hacia el centro 
de la Tierra. En ese descenso, en esa caída, hay 
Involución; pasamos por los estados animales, 
vegetales y minerales y luego nos volvemos 
polvo. Vean ustedes, somos el material que hace 
mover la rueda, vean ustedes, la fuerza de gra-
vedad hace girar la rueda hacia abajo, hacia el 
centro de gravedad que está en el corazón de la 
Tierra, pero al volvernos polvo en el núcleo cen-
tral, entonces por ley de levitación, hay ascenso, 
evolucionamos nuevamente, salimos a la luz del 
Sol para recomenzar la jornada, hasta recuperar 
estados minerales, vegetales y animales, hasta 
reconquistar el estado humano que otrora per-
dimos.





59

El material, pues, de desecho que hace mo-
ver la rueda son los millones de egos que viven 
sobre la faz de la Tierra, con la fuerza que tene-
mos nos precipitamos atraídos por la fuerza de 
gravedad hasta el centro de la Tierra. He ahí mis 
caros hermanos el aspecto esotérico de la ley 
de la gravedad, el aspecto esotérico del movi-
miento continuo, no hay duda de que la rueda 
del Samsara es una rueda filosófica, científica, 
realista y que nosotros estamos metidos en esa 
rueda fatal.

Ya les he dicho claramente: 3.000 ciclos gira la 
rueda, ya les he dicho, si nosotros durante esos 
tres mil ciclos no logramos la autorrealización, 
entonces la mónada divina recogerá su esencia, 
sus principios, sus fuerzas, para recogerse o 
absorberse en el Espíritu Universal de Vida para 
siempre. Incuestionablemente no todas las mó-
nadas quieren la maestría, cuando una mónada 
quiere la maestría, realmente trabaja a su esen-
cia desde adentro, desde lo más íntimo, desde lo 
más profundo. Una esencia trabajada así, está en 
desasosiego, anhela, busca el camino, la senda 
del filo de la navaja, está inquieta. Pero cuando 
la mónada no trabaja a su esencia, entonces está 
no está inquieta, no le interesa la espiritualidad, 
ese es el caso de personas indiferentes que no 
sienten realmente ningún anhelo.

Millones son las mónadas que después de los 
tres mil ciclos quedan sin autorrealizar, no quiere 
decir que hayan fracasado, sino que no les inte-
resa la maestría. Son chispas divinales, criaturas 
inocentes que gozan de la felicidad divina entre 
el océano del Espíritu Universal de Vida, pero 
no poseen la maestría. Tales mónadas ven a los 
maestros, a los budhas, a los Avibhaktas, a los 
Kumarás, en la misma forma en que una hormi-
ga podría vernos a nosotros. Obviamente, para 
tales mónadas, los mahatmas, los hierofantes 
son algo imposible de entender o comprender. 
He ahí el secreto del Abismo, ese es uno de los 
siete grandes secretos indecibles.

Realmente, mis caros hermanos, hay nece-
sidad de alcanzar el estado ordinal, es decir, 

la condición de Hombres. El animal intelectual 
equivocadamente llamado hombre, ciertamente 
no lo es, no ha alcanzado el estado de Hombre, 
¿Por qué?, ¿Cuál es el motivo? Se dice que allá 
en el amanecer de la vida hubieron algunos 
errores imperdonables, recordad hermanos que 
los dioses también se equivocan. 

En principio, dijéramos, el instinto mecánico 
de los animales intelectuales, comenzó poco a 
poco a desarrollarse en la función intelectiva, 
empero, hubieron ciertos seres inefables como 
el ángel Sakaky y sus discípulos que temieron 
por el animal intelectual. Bien sabían aquellas 
deidades inefables lo que es tal animal, no está 
por demás recordarles a ustedes, que el bípedo 
tricerebrado o tricentrado equivocadamente lla-
mado hombre, es tan solo una máquina. Sí, una 
máquina que se encarga de atraer las fuerzas 
cósmicas para transformarlas entre sí mismo y 
retransmitirlas, dijéramos, en forma automática, 
a las capas anteriores del organismo planetario 
en que vivimos. Esa máquina no es Hombre, es 
animal, pero no Hombre. 

El gran ángel Sakaki, viendo que ya el instinto 
comenzaba a transformarse en intelecto y que 
pronto este bípedo tricerebrado, este homúncu-
lo racional se daría cuenta de su propia condi-
ción de máquina, pues sintió tanto el como ¿...? 
temor por la humanidad, temió sí, que todos los 
seres humanos fueran a caer en un estado de 
pasividad e indiferencia, como el de los antiguos 
indostanes. Bien saben ustedes de lo que fueron 
millones de habitantes de la India, miraron al 
mundo como un sueño de Brahama, como algo 
despreciable, entonces no trabajaron la tierra y 
dejaron perder enormes regiones, no se dedica-
ron a la industria, y ahora vemos las consecuen-
cias, muriéndose de hambre, se dedicaron a la 
vida espiritual, despreciando al mundo, olvidan-
do sus deberes en el mundo físico.

Sakaki, divinal, comprendiendo esto, temió 
pues, por los bípedos tricerebrados. Se dijo a 
sí mismo: “muy pronto estos se darán cuen-
ta de su condición y verán el mundo como 



 60  

maya, no cultivarán las tierras, no trabajarán, 
morirán de hambre mirando todo como vana 
ilusión, hay necesidad de que estos terrícolas 
pongan sus pies firmes en la tierra”. ¿Cómo 
hacer? Y recordó entonces por un instante 
el abominable órgano Kundartiguador, creó 
ciertas condiciones específicas definidas y 
estimuló a cierto átomo que existe en el coxis 
para que pusiera en actividad a tal órgano. 
Objetivo fundamental, establecer mediante las 
radiaciones de tal órgano, ciertos ¿...? dijéramos, 
un poco equivocados en el intelecto, es decir, 
hacerle ver al animal intelectual el mundo 
físico, cuán útil y necesario es. En ese sentido 
no sería equivocado, pero equivocado digo, 
en cuanto dispuso del intelecto, no solamente 
viera al mundo físico tal cual es en su aspecto 
tridimensional, sino que lo concibiera como una 
realidad total. 

Diría así el ángel Sakaki: “preciosa criatura 
que el ser humano pusiera sus pies firmes en 
la Tierra, que se estableciera definitivamente 
en este mundo como todo un ciudadano a 
fin de que pudiera autorrealizarse a fondo, 
íntimamente, profundamente”. Sus intenciones 
fueron magníficas, yo digo que comenzó 
esto a realizarse allá en la época Hiperbórea, 
porque aunque muchos piensen que en la 
época Hiperbórea solo un sol resplandeció, es 
también muy cierto que ahí vimos el instinto 
transformado en lascivia.

Todavía recuerdo mis caros hermanos a 
cierto grupo de hiperbóreos de seis o siete 
metros de altura, marchando por esos caminos. 
Como quiera que recuerdo vidas anteriores, 

no me es fácil olvidar algunas anécdotas con 
tales guerreros que iban armados. Es que ya 
comenzaba en ellos el instinto a transformarse, 
como también es que su raciocinio estaba 
completamente hacia abajo, hacia el mundo 
físico, quiso modificar su intelecto, así en esa 
forma, debido precisamente al abominable 
órgano Kundartiguador. 

Así pues, este trabajo viene desde la época 
Hiperbórea, surge más tarde la Lemuria y 
nadie puede ignorar que resplandeció ¿...? 
pero tampoco puede ignorar que en la 
Lemuria existieron los tenebrosos de la mano 
izquierda, los tántricos negros, Jahvé y sus 
secuaces, los perversos del mundo atlante, 
todos ellos resultaron del abominable órgano 
Kundartiguador, de su desarrollo. Así pues, 
que trabajó con buenas intenciones el ángel 
Sakaki, las consecuencias de tal desarrollo 
abominable, fueron un fracaso; ustedes bien 
saben lo que es el desarrollo del abominable 
órgano Kundartiguador, el fuego sagrado 
precipitado hacia los infiernos atómicos del 
hombre, desde el coxis. Quien desarrolla ese 
órgano, es decir, la cola de Satán, se convierte 
en un demonio terriblemente perverso, se 
convierte en un demonio auténtico. El resultado 
de este trabajo fue un desastre, a consecuencia 
de esto, nacieron pues, traidores del sanctuario 
de Vulcano; están los deidusos, los que están 

Como quiera que recuerdo vidas anteriores, no me es 
fácil olvidar algunas anécdotas con tales guerreros que 
iban armados. Es que ya comenzaba en ellos el instinto a 
transformarse, como también es que su raciocinio estaba 
completamente hacia abajo, hacia el mundo físico, quiso 
modificar su intelecto, así en esa forma, debido precisamente al 
abominable órgano Kundartiguador



61

también enredados en este pasmoso asunto, me 
refiero claramente a hombres como Jahvé y a 
ciertos ángeles que son malvados como Moloch, 
Baal, etc.

Me duele hablar en esta forma, porque el ángel 
Sakaki es uno de los cuatro Tetrasustentadores 
del Universo ¿...? la perdición del animal 
intelectual, solamente quiere establecer el 
equilibrio y nada más. Mucho más tarde, 
los arcángeles con su comitiva de sabios, 
resolvieron eliminar tal órgano en el animal 
intelectual, más ya fue tarde y no todos lo 
lograron eliminar. Continuaron las escuelas 
tántricas negras en la Atlántida, y aún en 
nuestros días. Empero los que sí lograron la 
eliminación de tal órgano, de todas maneras 
fracasaron, porque los resultados del 
abominable órgano Kundartiguador quedaron 
en la constitución interna del animal intelectual. 
Tales resultados son los “yoes”, que en su 
conjunto constituyen el ego, el mí mismo, el 
sí mismo. Así, vean ustedes, un gran fracaso, 
queriendo establecerse un gran triunfo, he 
ahí la causa, he ahí el motivo por el cual los 
animales intelectuales no son Hombres, no se 
transformaron en Hombres. Todo el mundo cree 
que sí lo son, pero no lo son, para ser Hombres, 
se necesita poseer los cuerpos astral, mental, 
causal y el animal intelectual no lo posee, 
entonces los animales intelectuales no son 
Hombres, se parecen, pero no los son.

 Cuadrando paralelas, diríamos también que el 
renacuajo no es rana, un poco grotesco resulta 
esta paralela, pero es verdad, todavía no se ha 
transformado en rana. Se hace necesario, pues, 
que nosotros estemos dispuestos a convertirnos 
en Hombres, se necesita la disponibilidad al 
Hombre, hay necesidad de formar dentro de 
nosotros mismos la disponibilidad al Hombre, 
sólo así es posible que nazca en nosotros el 
hombre. Se hace indispensable eliminar de 
nuestra naturaleza las pésimas consecuencias 
del abominable órgano Kundartiguador, esas 
consecuencias son los “yoes” que personifican 
a nuestros defectos de tipo psicológico, sólo así, 

mis caros hermanos, podemos marchar por el 
camino que nos ha de conducir al Hombre.

Federico Nietzsche, en su Zarathustra nos 
habla del Superhombre, nos dice que el hombre 
no es más que un puente tendido entre el 
animal y el Superhombre, un peligroso paso 
en el camino, un peligroso mirar atrás, todo 
en él es peligroso. Se equivocó Nietzsche, ¿de 
dónde vamos a sacar al Superhombre si no 
hemos creado al Hombre? Nietzsche nos habla 
del Hombre como si ya existiera, el Hombre 
necesitamos crearlo dentro de nosotros mismos. 
No es un Superhombre lo que necesitamos, 
sino al Hombre, él es el Rey de la Creación. 
El Superhombre no existe, lo que existe es el 
Hombre, desgraciadamente dentro de nos no 
existe, lo que existe es el animal intelectual. 
Necesitamos crear en sí mismos y dentro de 
sí mismos al Hombre, el Rey de la Creación, 
para eso se hace indispensable eliminar las 
malas consecuencias del abominable órgano 
Kundartiguador que cada uno de nos lleva 
adentro. Sólo así, mis caros hermanos, podemos 
tener la disponibilidad al Hombre, sólo así 
podemos dentro de nosotros mismos crear al 
Hombre. Nietzsche se equivocó hablándonos 
del Superhombre, ha debido hablarnos del 
Hombre; el Superhombre no existe, no ha 
existido, no existirá jamás. Lo que hay más allá 
del hombre es “Angel”, Hombre-Arcángel es 
Hombre, lo que interesa pues es el Hombre, está 
llamado a dominar el Universo entero, se ha 
dicho que está llamado a mandar a los ángeles y 
a los dioses, porque el Hombre es el Rey.

Si el Arcángel Sakaki y su comitiva, no hubieran 
estimulado, dijéramos, el abominable órgano 
Kundartiguador en aquellas razas incipientes del 
pasado, hoy existiría sobre la faz de la tierra una 
buena cantidad de Hombres. Desafortunadamente 
lo que existe es una buena cantidad de zánganos, 
porque el animal intelectual es un zángano, y son 
zánganos porque no crean, no trabajan en la Gran 
Obra del Padre, consume todo lo que la Naturaleza, 
crea pero él no produce nada, aprovecha el trabajo 
de los dioses, pero él destruye ese trabajo.



 62  

Ha llegado la hora de comprender todo esto 
hermanos, porque resulta que el intelecto 
de cada uno de ustedes está lleno de datos 
equivocados y cuesta trabajo entender y si se 
les habla diciéndoles que el Hombre no existe, 
puede que lo acepten ustedes en principio, pero 
hay un trasfondo allá en el subconsciente que 
reacciona, ofrece resistencia, presume que sí 
existe, y que ustedes son tales, se forma entre 
ustedes pues un dualismo entre sí y no existe. 
Ante todo, debemos acabar con ese dualismo 
y en forma íntegra entender que el animal 
intelectual es lo que existe, que el Hombre 
todavía no ha sido creado dentro de nosotros 
mismos. Algunos datos pueden ayudarnos a 
aclarar este concepto: si el Hombre es el rey 
de la Creación tiene que ser rey de sí mismo, 
pero si no somos reyes de nosotros mismos, 
si no sabemos gobernar nuestros propios 
deseos, nuestras propias pasiones, nuestros 
propios apetitos, ¿cómo vamos a ser reyes de 
la Creación? Ahora, si no somos reyes de la 
creación, mucho menos somos o podemos ser 
reyes del Universo o del Infinito, si no somos 
reyes de la Creación no somos Hombres; así 
pues, o somos o no somos reyes. ¿Cómo vamos 
a ser reyes si no podemos ni sabemos gobernar 
nuestros propios apetitos? ¿Acaso puede 
gobernar el Universo, el que no se gobierna a sí 
mismo? Hay necesidad de comprender esto, de 
comprenderlo a fondo, de asimilarlo y de crear 
dentro de nosotros la disponibilidad al Hombre.

El Omnimisericordioso Sol Absoluto 
emana de sí mismo sus radiaciones, estas 
son vivificantes, divinales ciento por ciento. 
El Omnimisericordioso Sol Absoluto puede 
vivificar la semilla sexual que cargamos 
en nuestras glándulas sexuales para que 
brote en nosotros los cuerpos Solares, los 
cuerpos existenciales superiores del Ser, 
desafortunadamente, nosotros nos hemos 
desviado del camino, nos hemos alejado 
demasiado del Sol Misericordioso Absoluto, y 
entonces esas emanaciones ya no alcanzan casi 
a vivificarnos. Necesitamos acercarnos más y 
más al Omnimisericordioso, y eso sólo es posible 

disolviendo el ego, eliminando en nosotros las 
pésimas consecuencias del abominable órgano 
Kundartiguador. Así, eliminando tales factores 
de discordia, nos acercamos al Sol Absoluto y El, 
con sus emanaciones, vivifica las semillas para 
que broten los cuerpos Solares.

Cuando hablo de emanaciones del 
Omnimisericordioso, Omnipresente, 
Omnivivificante Sol Absoluto, debe entenderse 
que tales emanaciones vienen en forma de 
radiaciones, atraviesan primero a través del 
Primer Logos y después pasan por el Segundo 
y por último por el Tercer Logos, dichas 
emanaciones se expresan ya concretamente 
en nosotros por medio del Hidrógeno Sexual 
SI-12. Obviamente, desintegrando el ego 
y transmutando el Hidrógeno Sexual SI-
12 conseguimos la vivificación maravillosa 
de la semilla, para que broten los cuerpos 
existenciales superiores del Ser.

Entendido esto, mis caros hermanos, debemos 
crear todos, la disponibilidad al Hombre. Es 
doloroso continuar nosotros metidos en esta 
Rueda del Samsara, rueda que se mueve, 
como ya les he dicho y les repito otra vez, 
con los materiales del desecho, me refiero 
enfáticamente a los millones de criaturas 
intelectuales que después se precipitan 
involutivamente hacia el Abismo. ¿Estar 
descendiendo y subiendo por la trágica rueda 
es acaso cosa bella? Más vale de una vez, 
disponernos a crear al Hombre, es obvio que no 
todas las mónadas quieren la maestría, pero si 
ustedes están aquí, si nos hemos reunido en este 
recinto sagrado, es obvio que las mónadas de 
cada uno de nos, quieren la maestría, es porque 
las mónadas de cada uno de ustedes anhelan 
la maestría, y si no, ninguno de ustedes estaría 
aquí, en este recinto. Así pues, comprender 
es indispensable, comprender lo que somos, 
realmente, darnos cuenta de que no somos sino 
unos bípedos tricerebrados, unos homúnculos 
racionales. Entendido esto, debemos meternos 
resueltamente por la senda del filo de la navaja, 
hasta lograr un día la liberación final.



63

órgano Kundartiguador, si en su naturaleza interior 
no se hubiese desarrollado el abominable órgano 
Kundartiguador, pues podrían ser ahora distintos, 
diferentes, pudiesen haberse convertido en Hombres. 
Desafortunadamente ese abominable órgano 
Kundartiguador los convirtió en bestias, ahora bien, 
las intenciones del ángel Sakaki no fueron convertir 
a esas criaturas en bestias, no, fueron nobles, fueron 
que el ser humano encontrara un punto de equilibrio, 
que aprovechara el tiempo y se autorrealizara y se 
estableciera como un ciudadano, pero las consecuencias 
del abominable órgano Kundartiguador fueron 
terribles, convirtieron al animal intelectual en bestia, en 
vez de Hombre. 

Yo conceptúo que mejor hubiera sido instruirle, 
enseñarle los Misterios de la Vida y de la Muerte, 
mostrarle el camino de la autorrealización, hacerle 
ver que la tierra era una escuela que necesitaba, 
posiblemente a base de sabiduría, sin necesidad de 
haberle desarrollado el órgano Kundartiguador 
abominable, hubiesen los terrícolas haber 
encontrado un punto de equilibrio sin necesidad del 
¿...?

P.: ¿...? Respuesta: Es claro que no todas las 
mónadas o Chispas Divinas quieren la maestría. Bien, 
aquellas mónadas que no logran adquirir la maestría nos 
ven a nosotros en forma análoga o semejante al modo 
como las hormigas nos ven a nosotros. En una palabra, 
aquellas mónadas que no adquirieron la maestría ven 
a los dioses santos, a los maestros, a los Mahatmas, a los 
hierofantes, a los gurujis, en la misma forma en que las 
hormigas que andan por ahí nos pueden ver a nosotros, 
es decir, si las hormigas no nos entienden a nosotros y 
somos demasiado grandes para ellas, así también, las 
mónadas sin maestría, así ven a los maestros, los ven 
como algo que de ninguna manera entenderían. Esas 
mónadas no tienen ego, porque el ego tiene un principio 
y un fin. Incuestionablemente al ego debemos disolverlo 
en forma intencional, o al ego se encargará la Naturaleza 
de disolverlo en el Abismo, pero no puede inmortalizarse; 
o lo disolvemos o nos lo disuelven, una de dos, o de dos 
una, los egos tienen que acabarse porque o lo disolvemos 
o nos lo disuelven. Las mónadas están libres, pero sin 
autorrealizarse.

Aquellos seres humanos primitivos, si no hubiesen 
sido, dijéramos, dominados por el abominable 

Po
de

r h
ipn

ót
ico

 de
l ó

rg
an

o K
un

da
rti

gu
ad

or

Po
de

r d
e S

alv
ac

ión
 de

 la
 M

ad
re

 Di
vin

a K
un

da
lin

i





https://congresogrecia2025.com/

