2 INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA SAMAEL Y LITELANTES
Numero

Septiembre - 2020

wrecer

_ Arte - Esoterismo- Filosofia - Astrologia

= Medicina

“~Sobre eI sosnego y Ia qunetud
— |

Avisos espirituales. { ;,;;, E?*

:’

Método para purificar el pensamiento.

)"

Estructuras del consciente e mconscnenteﬂ ‘
Importancia de entrar a los Misterios

_4* ."."n
-

Wl
="
/\

ccccc

t

V. M. Samael Aun Weor



https://samael.es/

SO " AN AN
) "o Y
o | —
. i

F SLAAANT IS
t o . < ‘.'...'

Wat Arum o Templo del Amanecer, Bangkok, Tailandia e

———R W T T e — -—
_ - wda: La Sant : )
L — _ - ™ -~ :-—- P
~ s—— T — - .

- -~ - > o - -



http://www.thai-gnostic.com/

—

Numero 42 - Septiembre 2020

ELAUTOCONOCIMIENTO DEL SER ( 1
V. M. Samael Aun Weor

SOBRE EL SOSIEGO Y LA QUIETUD
El Amigoglel Alma ((Q

AVISOS ESPIRITUALES. Dichos de Amor y Luz ((‘

San Juan de la Cruz

DE LA VERDADERA Y PERFECTA ALEGRIA ((@

San Francisco de Asis

METODO PARA PURIFICAR EL PENSAMIENTO segun Platon (35

“,. : FUNCIONES Y ESTRUCTURAS DEL CONSCIENTE E INCONSCIENTE ((@
' C. Gustay Jung ,

LA IMPORTANCIA DE ENTRAR A LOS MISTERIOS DEL PRIMER MISTERIO (53

EL SENDERO DE LUZ DE LA REINTEGRACI()N (62
El Maestro Tibetano

PRESIDENCIA DE HONOR:

V. M. Samael Aun Weor, V. M. Litelantes y D. Osiris Gomez Garro
Fundadores y Directores de las Instituciones Gnosticas

DIRECTORA DE LA SEDE MUDIAL:

Dna. Maria Inmaculada Ugartemendia de Gomez

e E@ M//@@ EDITA:

” Ediciones Gnésticas Espaiia
,//%n 0N / ’

/é\'ﬂ.é?)(/‘( ), / ey, C/. Industria, n® 36 -local 3-
é\ﬂ 2 (} é/’ /u 08025 - BARCELONA

(L / https://edicionesgnosticas.com
[a revista del info@edicionesgnosticas.com
INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA o, amoRADORES.
SAMAEI_ Y I_ITEI_ANTES Articulos presentados por
https://onosis.es es’tudiantes de la Gnos.is,
https://igasedemundial.com TS St e

afines a las ensefanzas gnosticas.



https://edicionesgnosticas.com/
https://edicionesgnosticas.es/
https://gnosis.es/
https://igasedemundial.com/

WEB'S OFICIALES
INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA

En todas estas web s, y de acuerdo a sus contenidos especificos, se puede encontrar toda la informacion
referente al Instituto en Espana: Actividades, sedes, apertura de cursos, enlaces, revista digital, curso online
gratuito, conferencias, documentales, audio del M. Samael, etc..., ademas de los enlaces a las distintas web 's
que conforman el Instituto Gnostico de Antropologia a nivel internacional, por lo que se perfilan como
elementos indispensables en la comunicacion y profundizacion de la ensefianza gnoéstica para el piblico en
general y los estudiantes en.particular.

ANTROPOLOGA  UBROS  siios

Bienvenido

Aniea o

El Capal dg
La Gnosis

p— )

SUSCRIBIRSY.

http://igasedemundial.com = Web oficial Sede Mundial Instituto Gnéstico de Antropologfa
http:// gDOSiS.eS = Web ofidial Instituto Gnéstico de Antropologfa Syl en Espafia

http:// mundOgDOSiS.Com = Programacién videos mensual, revista digital, curso, practicas online, etc.
http:// gn OSIStV.COM - Conferencias, documentales de contenido gnéstico, material gréfico.

http:// ediCioneSgnosticas.Com = Tienda online Ediciones Gnésticas en los distintos pafses.
http:// samael.es - web de informacion dedicada al Presidente fundador de la Grosis contemporinea.


https://igasedemundial.com/
https://gnosis.es/
https://mundognosis.com/
https://samael.es/
https://gnosistv.com/
https://igasedemundial.com/
https://gnosis.es/
https://mundognosis.com/
https://gnosistv.com/
https://edicionesgnosticas.com/
https://samael.es/

nte todo, es necesario llegar uno a conocer su propio Ser; pero
conocerlo desde el punto de vista exclusivamente objetivo. Seria
imposible poder conocer a nuestro propio Ser Interno desde un
punto de vista subjetivo, y eso es obvio.

En psicologia oficial, consideran que “subjetivo” es lo positivo, lo claro, lo real, y
que “objetivo” es lo secundario. Estan equivocados los psicélogos, porque “objetivo”
es, en psicologia real, revolucionaria, lo espiritual, lo real, lo verdadero, y subjetivo
lo incoherente, lo vago, lo impreciso, lo material. Debemos tener pues, en cuenta,
estos factores.

Cuando digo que “necesitamos conocer al Ser en forma completamente objetiva’,
estoy afirmando una gran verdad; y hay que aprehender eso que estoy afirmando...

Nuestro Ser, en el mundo de las 12 leyes, esta condicionado por las mismas y re-
presentado por el Sol (que es el mundo de 12 leyes). También esta condicionado por
el mundo de las 24 leyes (que es el mundo planetario, el sistema solar), o esta con-
dicionado por un mundo de 48 leyes (el mundo fisico) y en la forma mas densa, esta
condicionado por el mundo de las 96 leyes.




2.

Gl SAurco Eplorecer

De manera que nosotros necesitamos cono-
cer al Ser, no solamente en el mundo de las 12
leyes, o de las 24, sino en todos los mundos, y
esto requiere muchos esfuerzos; no esfuerzos,
dijéramos, indirectos, sino directos, centrales.

Nosotros necesitamos, en verdad, autocono-
cernos (“Hombre, condcete a ti mismo y cono-
cerds al Universo y a los Dioses”), porque solo
conociéndonos a si mismos, podemos trabajar
directamente sobre si mismos. Si no nos cono-
cemos a si mismos, jcomo trabajariamos so-
bre si mismos? jImposible!, ;verdad? Porque
lo que estamos buscando es un cambio, una

transformacién radical, y esto solamente es
posible autoexplorandonos, porque asi podre-
mos trabajar “directamente” sobre nosotros
mismos.

Cuando hablo de “trabajar sobre nosotros
mismos”, debe saberse entender. Podriamos
convertirnos en imitadores de alguien, pero
en este trabajo, en este caso no trabajariamos
en forma central, no serian esfuerzos centra-
les los que hariamos, sino unilaterales. Po-
driamos imitar al jefe de familia, o a la jefa, o
algin instructor, pero entonces, ese no seria
un esfuerzo central, directo.




Krishnamurti dice, por ejemplo: “Yo no
quiero secuaces ni seguidores, sino tan sélo
imitadores de mi ejemplo”. Me parece esto de-
masiado egoista, pues si alguien se convierte
en imitador de Krishnamurti, ya no esta
haciendo un esfuerzo central. |No!, ya es
un trabajo de imitacién. Pero el trabajo de
1mitacién no es un trabajo en si mismo, sobre
si mismo, directamente, jno! Lo esta haciendo
desde un angulo; lo esta haciendo en forma
unilateral; no es un trabajo central, no es un
esfuerzo central.

Yo no les digo a ustedes que me imiten,
porque asi no harian ustedes un esfuerzo
central; yo les digo que hagan un esfuerzo
central, una serie de super-esfuerzos
centrales; que trabajen sobre si mismos,
directamente. Sélo asi es posible producir un
cambio dentro de nosotros mismos.

Pero, obviamente, cuando uno trabaja sobre
si mismo en forma objetiva, cuando hace
esfuerzos centrales, directos, para producir el
cambio, sucede que nos atacan entonces, en
forma intensiva, el centro emocional inferior.
Y puede decirse que el centro emocional
inferior es catastrofico, tenebroso, horrible.

Cuando surgen ataques contra el centro
emocional inferior, se sufre integramente;
aparecen, en nuestro sendero, en nuestro
camino, gentes que nos hieren, que clavan el
punal en el centro emocional inferior, sentimos
que nos torturan el corazon. Claro, hay
tendencia siempre a reaccionar contra aquellos
que en una o en otra forma nos hieren; tenemos
esa marcadisima tendencia a la reaccién y si
reaccionamos, se vigoriza el centro emocional
inferior, jy eso es gravisimo!...

Sin embargo, cada lucha contra las emo-
ciones inferiores tiene ciertas ventajas. Una
de ellas es, precisamente, la mas importante:
es que surge (como resultado del conflicto
aquel, contra las emociones, de las palabras
que nos hieren) nuestro Ser individual,
producto de la lucha, del esfuerzo. Este Ser
individual surge (vigoroso, directo) a la
manifestacion, y es obvio que unifica todas
nuestras funciones. Nuestros centros, que
antes marchaban disparatados, unos en

G autoconocimiento del SSer

contra otros, se integran maravillosamente.
Es mediante esa lucha que se hace contra las
emociones inferiores, es mediante esos super-
esfuerzos objetivos y centrales (no indirectos
ni unilaterales), como se consigue en verdad
la individualidad potente y la integracién del
ser.

Al citar esta palabra: “Integracion del Ser”,
producto de los esfuerzos centrales sobre si,
debemos reflexionar un poco... Realmente,
nuestro Ser Interior profundo, no esta
integrado: se compone de muchas partes
auténomas y autoconscientes.

En las Sagradas Escrituras se habla, por
ejemplo, de los doce apoéstoles; y cuando
las gentes leen la Biblia toman a los doce
apéstoles “a la letra muerta” Se dice que
“eran pescadores”, que “seguian a Jesus de
Nazareth, al Cristo”. Pero el iniciado que esta
trabajando sobre si mismo en forma directa,
sobre su propio Ser, viene a descubrir a estos
doce apoéstoles, a esos doce pescadores. Y de
verdad que no los viene a descubrir fuera de
si mismo, sino dentro de si mismo. Viene,
con asombro, a darse cuenta que esos doce
apéstoles son doce partes de su propio Ser;
entonces se olvida un poquito de la cuestién
meramente histérica y atiende mejor al
Evangelio dentro de si mismo.

Son las Doce Potestades que, con la Ini-
ciacién Venusta, penetran en el vientre de la
Divina Madre Kundalini, para venir un poco
mas tarde a la existencia fisica, y esto resulta
importantisimo.

Cuando se habla de los 24 Ancianos del
Apocalipsis de San Juan, que “arrojan sus
coronas a los pies del Cordero” hay que
saberlo entender. Tampoco son personajes
extranos a nosotros mismos: son 24 partes
auténomas y autoconscientes de nuestro
propio Ser. Y cuando se menciona a los
Cuatro Santos, hay que saberlo entender:
Cuatro Devarajas que no estan solamente
alla en los cuatro puntos cardinales de la
Tierra, estan dentro de nosotros mismos y
tienen poder sobre los cuatro elementos. Y
cuando se habla del Cordero Inmolado, que
“borra los pecados del mundo”, no pensemos

-3




&l @émeo hlorecer

en un personaje histérico, de hace 1977
afnos. No niego la existencia del Gran Kabir,
Jeshua Ben Pandira; seria absurdo negarlo,
puesto que él es el autor de la Pistis Sophia
(esto es histérico). Pero pensemos en ese
Jeshud Interior (al cual hace tanta alusién
Pablo de Tarso), al Jesus-Cristo intimo, al
Logos humanizado; al rayo ese, logoico, que
cada uno de nosotros tiene y que se mete
en el vientre materno de la Divina Madre
Kundalini Shakti, para venir mas tarde a la
manifestacion, con la iniciacién venusta.

Debemos recordar que el Logos no es un
individuo humano o divino. Se equivocan los
que asi piensan; el Logos es Unidad Multiple
Perfecta. Cada uno de nosotros tiene su rayo
logoico, por decirlo asi su Cristo fntimo,
que cuando se humaniza dentro del vientre
materno, se convierte en el Jesus-Cristo
Intimo. Jests significa “ Salvador”. Y Cristo

o Christus, o Vishnu, u Osiris: ese es nuestro
Rayo Logoico.

Cuando Pablo de Tarso habla tanto de
Jesus-Cristo, no se refiere a él como personaje
histérico, sino al Jesus-Cristo Interior de cada
uno de nos. A ese mismo se referia siempre,
sabiamente, aquel hombre maravilloso y santo
que escribiera su “Guia Espiritual”, aquel
famoso hermano Fray Molinos. Obviamente,
ese hombre murié martir, en un calabozo de
la Inquisicién. ... D&.’)}) ... que tiene mas sabor,
dijéramos, nirvanico que dogmatico...

Asi que, hermanos, ese Jesus-Cristo Intimo
es el que cuenta. Si un iluminado invoca
de verdad, en los mundos de conciencia
coésmica, a Jeshua Ben Pandir4, él le hara
este saludo, sefialando el corazén: “Biscame
aqui adentro; busca al Cristo aqui adentro”.
Porque Jeshua Ben Pandira vino a traer
la doctrina del Cristo Intimo, en la misma




forma que Gautama, el Buddha Sakyamuni,
trajo la doctrina del Buddha Interior.

Asi, mis queridos hermanos, quiero que
reflexionen sobre lo que significa todo esto...

Cuando se habla también de aquel gran
mistico que se llamara Santiago, el apostol, se
debe comprender: el mercurio de la filosofia
secreta; es el representante mismo del
mercurio, que es una de las doce potestades
mas importantes que llevamos en nuestro
interior. Ese es Santiago el Mayor, es el
bendito patrén de la Gran Obra, es el que nos
ensena a nosotros la ciencia maravillosa de la

Gran Obra.

El “Padre de todas las Luces”, es el Anciano
de los Dias; y entre paréntesis, cada uno de
nosotros tiene su Anciano. Por medio de
Santiago el Mayor, nos ensefia la ciencia
bendita de la Gran Obra. Vean ustedes cuan
1mportante es Santiago!

Y cuando se habla de Felipe, no se piense
solamente en Felipe el apdstol, aquel que
bautizé al eunuco a la orilla de un rio,
o de una fuente; aquel maravilloso
personaje que aparecia |y
desaparecia como por encanto, que
viajaba por los aires y asombraba,
pues, a los pueblos. Y ese es el
camino de nuestro Felipe
Interior (que cada uno de
nosotros carga). Es obvio que,
s1 le invocamos con pureza de
corazon, le rogamos nos saque
del cuerpo fisico y nos lleve por
las regiones suprasensibles del
eterno espacio, seremos asistidos
por él. Asi que esas Doce Potestades
estan dentro de nosotros mismos, no
fuera de nosotros mismos.

Bien, y no nos quedamos aqui: esta el
Guardian del Umbral del Mundo Astral, el
Guardian del Umbral del Mundo Mental, el
Guardian del Umbral del Mundo Causal (he
ahi tres guardianes).

oY qué diremos de la Divina Madre Kundalini
Shakti? Tiene cinco aspectos: el de la
Inmanifestada (que es el mas oculto y terrible
de todos), Nephtis. En nombre de la verdad,

€ . . U
G autoconocimiento del SSer

ni yo mismo he podido entrar (por lo menos en
esta reencarnaciéon) en el templo de Nephtis.
En el templo de la Inmanifestada, la puerta
es muy estrecha, aunque sea cristalina...

(<8




&l @éuzeo hlorecer

Obviamente, algin dia pienso entrar, pues
los dioses también sufren mucho para poder
lograr entrar al templo de Nephtis...

Luego viene el de la Manifestada, llamémosla
Isis, llamémosla Adonia, Insoberta, Rea,
Tonantzin, Cibeles, Diana, Maria O Marah.
No importa el nombre que le demos; ella
estd mas cerca de nosotros, mejor dicho, con
nosotros. Sabiduria, Amor y Poder. Y es parte
de nuestro Ser también. Una parte de nuestro
Ser, pero derivado.

Y hablemos también del tercer aspecto de
la Madre Cdsmica, como terror de amor y
ley que castiga a los iniciados cuando éstos
merecen ser castigados... La reina de los
infiernos y de la muerte, no importa que le
llamemos Proserpina, o Coatlicue, o Hécate...
La terrible Hécate... En todo caso, nos castiga
para nuestro bien, y es una parte, también,
de nuestro propio Ser.

Y qué diremos de la Madre Natura, el
cuarto aspecto de nuestro Ser-Madre? Isis,
une perfectamente al zoospermo con el 6vulo.
Aquel que en forma matematica disena el
cuerpo fisico.

El que dispone exactamente los 48 cro-
mosomas en la célula germinal primitiva.
Obviamente, nuestra Divina Madre Natura
es sabia por naturaleza.

Por tltimo, tenemos el quinto aspecto: Como
Maga Elemental y como Senora que nos da
los impulsos instintivos, como Reina de los
Elementos. Como Maga Elemental, repito, es
maravillosa...

Asi, pues, que el Buddha Gautama nos
habla de “Paz el conductor de la Vaca
Sagrada”. Algun dia (no se extranen)
cada uno de nos tiene que convertirse en el
conductor de los cinco aspectos maravillosos
de la vaca de las cinco patas, de la vaca
sagrada. Por cierto, que la Blavatsky vio por
alla, en el Indostan, una de esas maravillas
de la Naturaleza: una vaca blanca de cinco
patas (la quinta la llevaba en la jiba, con ella
espantaba las moscas); la conducia un joven
de la secta Sadhu, que se alimentaba con
esa leche. De cuando en cuando, aparecen y
han aparecido en América también casos de

6 -




esos, viva representacion de los cinco cuerpos
de la Divina Madre Kundalini, de los cinco
aspectos de la Kundalini-Shakty.

Y van viendo, ustedes, los distintos aspectos
de nuestro Ser. El es Dios Leoén, también, el
Leodn de la Ley; él es el policia del Karma,
que en nuestro interior cargamos, que surge
de aquellas regiones cuando nosotros hemos
cometido algun error (kaom). Tenemos
nuestro Anubis particular, propio, que nos
aplica también la Ley.

Tenemos a un Metratén (relacionado con el
hombro derecho) y a un Sandalfén (relacionado
con el hombro izquierdo). Y tenemos al Sefior
del Tiempo, que puede traernos la memoria
de nuestras antiguas existencias, nuestros
recuerdos... Todo eso tenemos en nuestro
interior...

Tenemos a una Minerva, no solamente
alla, en el macrocosmos, sino una parte de
nuestro Ser, que tiene sabiduria, que puede
realizar dentro de nosotros operaciones
extraordinarias... Nuestro Ser-Madre...

Nuestro Ser tiene muchas partes auténomas,
autoconscientes, independientes. La parte
superior de nuestro Ser es el Viejo de los Siglos.

No podriamos perfeccionar las distintas
partes del Ser, si no eliminaramos (de nosotros
mismos) los elementos inhumanos que siempre
cargamos; todos esos agregados psiquicos, viva
personificaciéon de nuestros errores.

Asi, que mis queridos hermanos, que
“tal, como estd arriba, es abajo”. Si en la
parte mas elevada de nuestro Ser hay una
multiplicidad, también en la parte inferior
esta la multiplicidad del ego (por oposicién). No
podriamos, repito, purificar o perfeccionar...
D&fﬁ) ... las partes mas elevadas del Ser estan
dentro de uno, lo dificil es perfeccionar
la parte méas elevada del Ser, sin haber
destruido hasta el Ultimo de los agregados
psiquicos. Quien logre desarrollar la parte
mas elevada del Ser, quien logre purificarla,
recibe el grado de Ishmesch.

Los grados se conocen en los cuernos. El
Lucifer Interior de cada uno de nos, que es
una reflexién del Logos dentro de nosotros
mismos, tiene cuernos. Por el nimero de

G autoconocimiento del Ser

cuernos, se reconoce el grado de desarrollo
espiritual y perfeccion de la Razén Objetiva
que hemos alcanzado.

Quienes poseen los seis tridentes en los
cuernos, han realizado la Gran Obra, han
logrado establecerse en el sagrado Anklad;
pero quienes poseen los nueve tridentes en
los cuernos, se integran con el Eterno Padre
Césmico Comun.

Ahora bien, por oposicién, tenemos también
una multiplicidad en el ego; por oposicién
debemos desintegrarlos.

Hay dos tipos de integraciones, mis
queridos hermanos. Podemos integrar al Ser,
y es la integracién césmica, la cristalizacién
positiva. Y hay otra integracién, mis queridos
hermanos: la integraciéon negativa.

Quienes integran el ego, se convierten en
demonios terriblemente perversos. jLos hay!
Hay magos negros que han cristalizado.
magos negros que le rinden culto a todas
las partes del ego, que las han reunido en si
mismos, que se han integrado totalmente (esa
es una integraciéon negativa, la integracion
del ego).

Hay escuelas que rinden culto al ego, y
que no quieren desintegrar el ego, que lo
veneran, que lo adoran, que consideran a los
distintos agregados psiquicos como “valores
positivos”, maravillosos, y que los cuidan
mucho. Esos equivocados integran el ego,
se convierten en tenebrosos sumamente
fuertes, magos de las tinieblas. Los hay
en el sol negro (por oposicién), la antitesis
del Sol que nos ilumina. Los hay entre las
entranas del submundo, los hay en Lilith, la
luna negra; son cristalizaciones equivocadas,
integraciones negativas. Nosotros debemos
hacernos conscientes de todo eso...

Asi, pues, en la lucha contra las emociones
negativas, surge el Ser, comienza poco a poco
el proceso de integracion del Ser, pero por
oposicion, se intensifica la desintegracion del
ego, hasta su aniquilacién total.

En el camino de la investigacion, no debemos
olvidar que se hace necesario estudiar al Ser,
no solamente, repito, en el mundo de las 12
Leyes, sino también en el de las 24, en el de

-7




P

Gl SAurco Eplorecer

las 48 y hasta en el de las 96. Porque el Ser
esta condicionado por los distintos agregados
psiquicos que llevamos en nuestro interior, y
eso es obvio.

Una vez que nosotros hemos comprendido,
comprendemos también la necesidad de
comprender a otros. No podemos comprender
a otros, si no nos hemos comprendido a si
mismos. Para poder comprender a otros, y
estar en la fraternidad real y verdadera,
lo que se necesita es ponernos de acuerdo.
Alguien dice por ahi: “Bueno yo comprendo a
fulano, pero no estoy de acuerdo con él”. Eso
es absurdo. Si se le comprendiera, se estaria
de acuerdo con él. Precisamente, por lo que
no se le comprende, no se esta de acuerdo con
él; eso es obvio. ;Como se puede comprender a
alguien y no estar de acuerdo con ese alguien?
Esto es cuestion estrictamente matematica.
Sisumamos 20 + 20, ;qué cantidad nos daria?
40, ;verdad? Bien, si dividimos 40 entre 2,
squé queda? 20. Y es obvio,

Partimos desde 20. Bien, entonces 20,
jvendria a ser qué? ;Qué vendria a ser?
Vendria a ser, dijéramos, lo que podriamos
llamar la “media matemaética exacta”. ;Por
qué? Porque sencillamente, esa media (que
es la cantidad 20) matematica exacta entre
dos cantidades: 20 y 40. Pero esa cantidad
matematica media, entre dos cantidades,
obviamente nos viene a dar el equilibrio
entre el Ser y el Saber, jeso es claro! Debe
haber un perfecto equilibrio entre el Ser
y el Saber; si no hay un equilibrio perfecto
entre el Ser y el Saber, pues, sencillamente,
no hay comprension... Mas si se comprende a
alguien, se le debe comprender, y si no se le
comprende, pues no se le comprende y eso es
todo.

Podria ser que ese alguien (que presumimos
haber comprendido) tiene ideas diferentes
a las nuestras, y que digamos: “Si lo he
comprendido, pero no estoy de acuerdo con
él”. En este caso, no lo hemos comprendido;
s1 no, estariamos de acuerdo. Porque lo que
estoy diciendo es de dificil comprension, pero
es real...

Si fulano es “protestante” y nosotros somos
gnosticos, y hemos comprendido que él es
“protestante”, en su punto de ver la religién,
y decimos: “Lo comprendo, pero no estoy de
acuerdo con su iglesia protestante, con sus
ideas protestantes”, pues sencillamente no
lo hemos comprendido. Pero si nosotros lo
hemos comprendido realmente, entonces
sabemos que esta repitiendo determinadas
parabolas biblicas y que las esta repitiendo
en forma dogmatica, si las esta repitiendo
en forma dogmatica. ;Entonces qué sucede?
Comprendemos que las esta repitiendo en
forma dogmatica. Si entendemos que éste es
un hombre niimero 3, un hombre meramente
intelectual, entonces decimos: “Este hombre
estd repitiendo lo que ha estudiado en la
Biblia, lo que otros le han enseriado o le
habian enseriado; es un hombre de tercer nivel
(meramente intelectual), lo he comprendido.
No le discuto, lo he entendido, porque él es
numero 3, y yo soy hombre niimero 4, o niimero
5, etc.; por lo tanto, él estd en su verdad, lo he
comprendido y soy su amigo”. Eso se le llama
“comprender”, realmente y “estar de acuerdo”.

Para comprender a alguien, hay que estar
de acuerdo con ese alguien. Si ese alguien,
por ejemplo, habla inglés y nosotros hablamos
espafnol, jcomo podriamos comprenderlo?
Tenemos que estar de acuerdo en algo: en el
lenguaje, o en los simbolos, para podernos
entender. De lo contrario, jcomo nos
entenderiamos? No habria entendimiento
alguno. Asi que necesitamos entendernos.

Considerando estas cosas, mis queridos
hermanos, la comprension, realmente, resulta
algo que hay que investigar a fondo. Aqui en
nuestros estudios, aprendemos a comprender;
comprendiendo la ensefanza, avanzamos en
el sentido de comprensién. Y es indispensable
comprender...

Nosotros necesitamos comprender la
Gnosis, pero hay que equilibrar el Ser y el
Saber, pues si el Saber es mayor que el Ser,
no hay equilibrio; si el Ser es mayor que el
Saber, tampoco hay equilibrio. El Ser y el
Saber necesitan equilibrarse; sélo asi surge
la comprensién.



Es vital comprender, y a medida que
avanzamos (autoexplorando, dijéramos, todas
esas partes de nuestro Ser), la comprensién
va surgiendo cada vez mas y mas en nosotros;
eso es obvio.

La comprension nos lleva muy lejos en
nuestros estudios. En todo caso, luchamos
por la integraciéon del Ser, queremos la
desintegracién del ego. Por lo tanto, urge
trabajar, profundamente, sobre nosotros
mismos.

Para poder desintegrar el ego, hay necesidad
de comprender cada agregado psicolégico que
vamos a desintegrar. Por ejemplo, la venganza
(no confundir la justicia con la venganza;
justicia es una cosa, venganza es otra). Hay
muchos que dicen: “la venganza es dulce”, y
eso es absurdo, es absurdo y toman la justicia
por su propia mano (eso es venganza). La
Gran Ley se encarga de cobrar las cuentas en
cada caso; nosotros no tenemos por qué ocupar
el puesto de la Gran Ley. Si descubrimos que
somos vengativos, necesitamos comprender
el porqué de la venganza. Para comprender
el proceso de la venganza, se hace necesario
la meditacion, la reflexién; se confunde (muy
facilmente) el proceso de la venganza con el
proceso de la justicia, y tenemos siempre una
marcadisima tendencia a tomar la justicia
en nuestras propias manos (eso es venganza,
somos vengativos). Si alguien nos hiere con la
palabra, reaccionamos violentamente (eso es
venganza), no somos capaces de permanecer
callados ante un insultador, ante alguien
que nos esta ofendiendo; siempre tenemos
esa marcadisima tendencia a reaccionar por
cualquier palabrita que nos digan, y siempre
nos sentimos aludidos, y aunque estamos
en el Camino, una y otra vez respondemos
reaccionando.

Observen ustedes a todos los hermanitos
del movimiento gndstico en general: jhay
alguno que acaso no reaccione, en una u
otra forma, ya sea verbalizando su reaccién
o guardandola en secreto? Todos tienen
esa marcada tendencia a responder ante la
palabra que ofende, ante la sonrisa que hiere,

e . . o
G/ antoconocimiento del SSer

ante los ojos que apufialan (todos tienen esta
marcadisima tendencia a reaccionar).

Hay quienes ocupan por ejemplo ... D&)})
para dirigirse a los hermanos, ofendiéndolos,
hiriéndolos, vengandose de los unos,
vengandose de los otros, etc. No se ha dado
eso, aqui, en nuestra sede patriarcal, por
primera vez; pero si en otras latitudes de
América D&j}) hiriendo a fulano, a zutano,
a mengano, vengandose de perencejo, etc.
(Ustedes creen que van bien esas gentes,
siempre reaccionando? Es una marcada
tendencia, siempre, a confundir la justicia por
la venganza.

Cuando uno comprende, pues, el proceso
de la venganza, puede darse el lujo de
desintegrar el agregado psiquico de la misma;
pero sblo comprendiéndolo debidamente.
Antes, /cémo podria desintegrarlo?

(Qué diremos, por ejemplo, de los celos?
Hay mucha clase de celos, no solamente
celos pasionales o amorosos. jNo!: Hay celos
politicos, hay celos religiosos, hay celos por
amistades, etc. (son multiples los celos). ;Y
qué es eso que se llama “celos”? jEl temor de
perder lo que mas se ama! Resultan, entonces
el Yo del apego... Un hombre teme perder a su
mujer y la cela horriblemente; una novia teme
perder a su novio, y lo cela espantosamente; y
de alli resultan conflictos horrendos, muertes,
venganzas, odios y cincuenta mil cosas por el
estilo.

(Coémo podria uno desintegrar ese Yo de los
celos, s1no sabe que son el producto del temor,
del temor de perder lo que mas se quiere?
(Coémo podriamos tratar de eliminar siquiera
el Yo de los celos, siignora que es el resultado
del apego, si cree (equivocadamente) que es
el producto del amor? ;Cémo podria el amor
tener celos, si el amor es perfecto, si el amor
es divino? Los celos no pueden venir del
amor, porque el amor todo lo entrega, nada
quiere para si, todo para el ser que ama; no
desea sino la felicidad del ser que adora, sabe
sacrificarse por el bien de quien ama.

Entonces los celos no vienen del amor,
vienen del ego. Pero si uno ignora eso, si los




<Y Aureo hlorecer

esta justificando, jcomo podria eliminarlos,
de qué manera? jImposible!

Asi que es necesario, primero que todo,
descubrir el defecto que debemos desintegrar,
luego comprenderlo a través de la reflexién
evidente del Ser, a través de la meditaciéon
de fondo, y una vez comprendido, se esta
preparado para la eliminacién.

Asi, mis queridos hermanos, es necesario que
ustedes reflexionen en todo esto: Mientras uno
no haya desintegrado el ego, esta expuesto a
muy graves errores: a juzgar, a odiar, a sentir
deseos de venganza, a vengarse, etc., etc., etc.

(Comprender a otros? Si, es indispensable.
Pero, /como podriamos comprenderlos, si no
nos comprendemos a si mismos?

Hay siete niveles de hombres, y no
podemos negarlo. Primero es el primer nivel
meramente instintivo, el segundo es el nivel
exclusivamente emocional y el tercero es
intelectual. Mas alla de esos tres niveles, el
cuarto nivel: el del hombre equilibrado, el
del hombre que ya equilibr6 los centros de
su maquina organica. Luego viene el quinto
nivel: el de aquel que han fabricado un cuerpo
astral, que pueden vivir en el mundo astral

conscientemente. El sexto nivel es el de aquel
que pueden vivir en el mundo de la mente,
conscientemente, porque ya se fabricaron su
cuerpo mental. Y el séptimo, es el de aquellos
que estan establecidos en el mundo causal,
con cuerpo causal, como hombres causales.

Obviamente, los hombres nimero 1, 2,
y 3, son los que mas dafo causan, no se
comprenden unos a otros. Los hombres
namero 1, 2y 3, viven dentro del circulo de la
“Torre de Babel”; alli existe la “confusién de
lenguas”, alli nadie entiende a nadie. Ellos son
los que han provocado la primera y segunda
guerra mundial, ellos son los que tienen al
mundo en tribulacién. Ni los hombres nimero
4,5, 6, 6 7, harian lo que hacen los hombres
numero 1, 2 y 3. Los Hombres 4, 5, 6 y 7,
no provocan guerras, no tienen al mundo en
conflicto. Son los 1, 2 y 3, los que han traido
tanta amargura sobre la faz de la Tierra.

Entre esos hombres 1, 2 y 3, hay distintos
grados de comprension, eso es obvio. Entre los
hombres nimero 1, 2 y 3, hay mucha clase de
gente. Asi, pues, vean ustedes lo que significa
la comprensién.

10 -



Nosotros debemos comprender todo; hacernos
conscientes; autoexplorarnos profundamente
para conocernos. Ya les decia yo en pasadas
reuniones que habia dos aspectos capitales,
dos factores decisivos en nuestros estudios:
el uno, la recordacién de si mismo y el otro
la relajacién del cuerpo. Recordarse de si
mismo, de su propio Ser interior profundo y
relajarse en profunda meditacién. Asi adviene
a nosotros lo nuevo, asi poco a poco nos vamos
autoexplorando, y eso es fundamental...

Ahora, para ustedes al concluir esta platica,
esta tesis, doy oportunidad, a los hermanos
aqui presentes, para que pregunten lo que
no hayan entendido, tiene la palabra los
hermanos....

D. Venerable Maestro, haciendo referencia
a su platica pasada, sobre el relajamiento y el
recuerdo de si, ;qué es lo que da el recuerdo
de si: el equilibrio de los tres cilindros de la
maquina humana, estar en recuerdo de st o es
el recuerdo de si el que equilibra los cilindros
de la mdquina orgdnica?

M. Con la recordacién del propio Ser
interior profundo, se produce, o se coopera,
o se ayuda al surgimiento del Ser individual
en uno. Obviamente, cuando el Ser surge
en uno, equilibra entonces los cinco centros
de la mAaquina organica: intelecto, centro
emocional, centro motor, y el centro instintivo,
y el centro sexual. En verdad, viene el
equilibrio de los cinco centros de la maquina.

D. Entonces, jel recuerdo de si no puede
surgir espontdneamente, sino a través de un
trabajo sobre la falsa personalidad?

M. Es obvio que tener que siempre respetar
la “recordacion de si mismo”, implica un
trabajo: la personalidad se relaja, para quedar
en estado pasivo. Entonces los mensajes
que vienen del Ser, a través de los centros
superiores, pues llegan a la mente, y él trae,
pues, orden y armonia en nosotros.

G autoconocimiento del SSer

D. Venerable Maestro, dice usted que por el
Ser, se logra el equilibrio de los centros. Pero
entre eso viene el juego de la personalidad
y en conflicto de la mente, ;de qué manera
se podria conjurar ese conflicto de la mente,
para lograr... ...la expresion verdadera del Ser
y del equilibrio en nosotros?

M. Pues cuando se habla de “relajacion”,
hay que entenderlo integramente, porque si
vamos a relajar exclusivamente los musculos
(que siempre estan tensos), no hemos
comprendido, integralmente, el proceso de la
relajacion. Se trata de relajar, no solamente
los musculos, nervios del cuerpo, sino
también la mente. Cuando la mente esta
quieta, cuando la mente esta en silencio,
cuando ya no proyecta, cuando esta en estado
receptivo, integral, entonces adviene lo nuevo.
Pero mientras exista una mente proyectista
y un cuerpo en tensién, no adviene jamas lo
nuevo. De manera que, para que la mente
pueda no estar en conflicto, durante unos
instantes siquiera, debe haber relajacion
fisica y mental. Entonces esos conflictos
desaparecen por un instante, por un instante
surge el Ser en nosotros. Es un momento de
vacio que el Ser aprovecha para llenarlo, y
entonces adviene lo nuevo. Poco a poco, el
Ser (lentamente) va produciendo la unién
de todos los centros de la maquina orgénica,
van desapareciendo los conflictos entre los
tres cerebros: intelectual, emocional y motor.
Por segundos, por minutos, podemos recibir
mensajes de los mundos superiores. Pero se
necesita constancia en el trabajo; ese es el
camino a seguir...

D. Venerable Maestro, nos hablaba de las
diferentes partes auténomas y autoconsciente
del Ser, y nos puso algunos ejemplos,
hablandonos de los apdstoles que estan dentro
de cada uno de nos. ;Cudl parte autonoma
y autoconsciente del Ser, estd relacionada,
intimamente, con la aniquilacion del Yo.

M. jJudas Iscariote! No pensemos solamente
en el Judas aquel de hace 1977 anos,




B

Gl SAurco Eplorecer

pensemos en Judas Interior... Ese apdstol
interior, que es una de las Doce Potencias
que en nuestro interior cargamos, una de
las doce partes del Ser. El est4 vivamente
interesado en la aniquilacion budista, por eso
es extraordinario...

No niego la existencia tampoco de aquel
apoéstol de hace 1977 anos, que representara
realmente a nuestro Judas Intimo. El es
una realidad. El existe. El es uno de los
grandes, el mas destacado maestro, el mas
exaltado adepto que anduvo con Jesus de
Nazareth, pero dentro de nosotros hay
un Judas Interior, fuera de aquel Judas
realmente, fuera de los Tres Traidores que
estan aqui en nuestros centros, hay alguien
que personifica a Iscariote, que realmente
esta interesado en la destruccién del ego, de
cada uno de nos. Judas Iscariote nos ensena,
con entera claridad meridiana, la doctrina de
la desintegracion del ego.

Judas Iscariote no es, como muchos piensan,
un hombre que traicioné a su maestro. No, él
realizé un papel, enseniado por su maestro, y
nada mas. El mismo Jesus de Nazareth se lo
preparé y Judas lo aprendi6 de memoria y lo
representd a conciencia, publicamente.

La doctrina de Judas indica cémo lograr la
eliminacién de todos los agregados psiquicos,
la muerte del ego. Por esa razén Judas se
ahorcdé, para indicar que el ego debe reducirse
a cenizas.

Judas representé un papel, y nada mas;
se prepar6 a conciencia. Para no contradecir
en nada las Sagradas Escrituras, lo ensay6
varias veces, antes de hacerlo publicamente,
como un actor hace su papel y nada mas. Judas
era y sigue siendo el discipulo mas exaltado
de Jesus el Cristo, logré la Cristificacion...

D. Maestro, ;como debemos de entender el
trabajo de Tomds en nosotros?

M. Bien sabemos nosotros que Tomads
implica un poco escepticismo, de duda, de
todo eso.

12 ..

Pero llevado a fondo aquel Tom4s mistico
que en nuestro interior cargamos, obviamente
se relaciona con el discernimiento. Es
necesario aprender a discernir. Es urgente,
dijéramos, descubrir de la autocritica para
abrir los valores, ver qué es lo que tienen
de verdad, asi es como hay que entender a
Tomas, al Tomas Interior.

Cada uno de nosotros lleva a cuestas las
Doce Potestades en su propio Ser. Y todas
esas partes auténomas y autoconscientes
del Ser, en la Pistis Sophia son llamadas los
“rectores de los aeones y del destino y de la
esfera”. Ellos se mueven, pues, ellos hacen
su obra, la Gran Obra, con la escuadra, el
triangulo, los octagonos; y todo esto hay que
saberlo entender.

D. ;Cudl de las Doce Potestades estd
encargada de la Alquimia?

M. Incuestionablemente, hay uno que es
encargado de la Alquimia; se le llama en
Alquimia el “antimonio”, el antimonio, pero
este no es una de las Doce Potestades... m

[Interrumpe un estudiante con una preguntaj.
D. Pero, ;y una parte de nuestro Ser?...

M. Lo que si hay es un Maestro especialista
en Alquimia, y al cual estoy seguro que le
obedece el antimonio, que es precisamente
Santiago el Mayor (el bendito patrén de la
Gran Obra), a él le obedece el antimonio.
Entendido? El es el encargado trascendental
de la Alquimia, de la Gran Obra.

D. ;Senor Maestro, jde qué manera obraria
San Pedro para llevar al Cristo dentro de
nosotros?

M. Hay tres purificaciones que hacer por el
hierro y por el fuego. Quien no hace las tres
purificaciones no consigue la cristificacion.

Pedro, con la cabeza hacia abajo (indica
que es crucificado con la cabeza hacia abajo),



significa que hay que bajar a la Novena
Esfera a trabajar con el fuego y el agua,
origen de mundos, bestias, hombres y dioses.
Toda auténtica iniciaciéon blanca comienza
por alli. Y Pedro, eso nos esta diciendo con su
crucifixion.

Ahora bien, hay tres purificaciones que
son las tres negaciones de Pedro. Primera
Purificaciéon: Primera Montafa, la de la
iniciacién. Segunda Purificacion: La Segunda
Montana, la de la Resurreccion. Tercera
Purificacién: pertenece a la estrella de las
ocho puntas y al libro de Job, sobre la cumbre
de la Segunda Montana.

No se podria lograr la resurrecciéon del
Cristo Intimo en nosotros, sin haber pasado
previamente por las tres purificaciones a
base de hierro y fuego. Tres veces canta el
gallo. Es decir, el mercurio de la filosofia
secreta. Porque eso representa el gallo, el GA-
1-0, o I.LA.O.; “Y antes de que el gallo cante
por tercera vez me habrds negado tres veces”.
Porque tres veces tiene que bajar el iniciado
a los mundos infiernos a trabajar con el fuego
y el agua.

G/ autoconocimiento del SSer

Son tres purificaciones a base de hierro y
fuego. Por eso son los tres clavos de la cruz.
Por eso el INRI sobre la Cruz: “Ignis Natura
Renovatur Integram” (“El Fuego renueva
incesantemente la Naturaleza™). Para que el
Pedro fntirno, particular de cada uno de nos,
realizare este trabajo, tiene que negar al Cristo
tres veces. No que lo niegue negando, sino
que, sencillamente, tiene que bajar a trabajar
en la Forja de los Ciclopes, en la Novena
Esfera, antes de lograr la resurreccion; tiene
que vivir entre los demonios, en tres épocas,
con los demonios, antes de poder resucitar de
entre los muertos. La resurreccion se hace en
vida, jaqui y ahora!

D. Maestro, el demonio de los celos pa-
sionales, jes una raiz de la lujuria?

M. Pues, si. Los celos no existirian si no
hubiese lujuria




L4 B d
- g " S Y .
Wi J 3 & pe :
- %
.;A - ’ !
: . !
!
T ,
» V. . e . ——
oo v

l"’
"
q’,'

1c1one ,‘ . ‘ .ﬁﬁm

X
3
2
N
y
N
B

E
3




50
1

ce siglos, los padres del desierto
vivian conducidos por este princi-
pio de sabiduria: “Fuge, tace, quies-
ce”, “Huye, calla y reposa”.

Desde la perspectiva de quiénes queremos
vivir la contemplacién en medio de la vida
diaria, creo que podriamos hacer esta tra-
duccién de aquel principio sabio: “Huye de
la dispersion, de la superficialidad, sosiéga-
te, serénate, y seras conducido a la quietud
del Espiritu”.

Para que el agua del Espiritu que mana
dentro de nosotros pueda inundarnos e
inundar todo lo que tocamos, necesitamos
tener una actitud de sosiego, de serenidad
y de quietud, en medio del mundo de rela-
ciones y de acontecimientos en los que vi-
vimos.

e 81081600y
Quietud ==

No es facil, pero es posible y es impres-
cindible, si queremos dejar al espiritu del
Padre hacer su obra en nosotros.

Huye de la dispersion,
de la superficialidad.

Los grandes regalos que la civilizacién ac-
tual ofrece al hombre, entrafian una gran
dificultad para vivir desde dentro y en re-
poso profundo. Hay mas posibilidades de
moverse, existe un diluvio de informacion,
nos llegan medios de presiones masivas, de
estimulos de todo tipo en una sociedad rica,
pluralista y libre, nuevas comodidades y ob-
jetos de todo tipo.

El uso indiscriminado de estas realidades
esta haciéndonos personas llenas de estrés;

- 15



Gl SAurco Eplorecer

muy dispersas; personas nerviosas que Vi-
ven fuera de si, personas superficiales a ca-
ballo de la ultima novedad; personas poco
silenciadas que no viven el presente, disfru-
tandolo; personas evadidas y desarmonicas.
En “El Arte de Amar”, Erik Fromm escribe:
“Nuestra cultura lleva a una forma difusa
y descentrada, que casi no registra parale-
lo en la historia. Se hacen muchas cosas a
la vez... Somos consumidores con la boca
siempre abierta, ansiosos y dispuestos a tra-
garlo todo... Esta falta de concentracion se
manifiesta claramente en nuestra dificultad
para estar a solas con nosotros mismos”.

Es tan fuerte esta situacién que incluso
se percibe en la vida de muchos sacerdotes
y en las comunidades religiosas de vida ac-
tiva, a quienes vemos estresados, sin tiem-
po para el encuentro personal, cogidos por
horas de television, sin espacios gratuitos y
con un clima de parloteo que, a veces, son
para preocupar.

Hemos de ser conscientes de esta situa-
cion quienes queremos dejarnos conducir
por el Espiritu hacia “el estado del hombre
adulto, a la madurez de la plenitud de Cris-
to” (Ef 4,13). Asi superamos positivamente
la ambivalencia de la realidad actual en la
que debemos vivir.

ES necesario vivir
desde la profundidad

No es posible que se dé en nosotros un
nivel de conciencia mistica, viviendo en el
nivel de conciencia superficial.

Es necesario hacer fondo. Vivir desde lo
hondo de nosotros, desde dentro, desde “la
sustancia del alma”. La vida del espiritu
es una sorprendente revelacion de nuestra
realidad fundamental y del Dios que vive
en lo profundo de nosotros. Esto exige del
creyente vivir desde su realidad esencial.

Viviendo desde la profundidad, nuestra
personalidad se armoniza y cada pieza de
nuestro puzle se va colocando en su sitio y
aflorando nuestro rostro original.

16 -

Viviendo en ella, nos relacionamos con las
personas desde una actitud de veracidad.
Es mi yo verdadero quien sale a acoger al
otro con quien me relaciono.

Desde la profundidad puedo percibir los
acontecimientos en su objetividad y puedo
implicarme y comprometerme con ellos en
lo que desde mi verdadera realidad puede
aportarles.

Desde la profundidad capto las ataduras,
las distorsiones que desde mi falso yo es-
tan interceptando la relacién verdadera con
todo cuanto existe. Sitto bien las tormentas
de superficie que se dan en mi.

Por ultimo, solo desde la profundidad pue-
do adorar, puedo vivir en comunién con lo
que es el nucleo esencial de cuanto existe.

sosiégate, serénate.

Para poder vivir desde la hondura es
necesario no solo serenar la superficie, sino
hacer todo un camino de sosiego que nos
introduzca en la quietud del espiritu.

Comencemos por cuidar el lugar donde
vivimos. Muchos de los ruidos y de las
tensiones que nos rodean son controlables.
En tu casa, en el trabajo, en tu vida de
relaciones pueden disminuirse los ruidos
para ir construyendo un ambiente sereno
relajado, acogedor.

Una habitacion ordenada, el detalle de
una flor, el modo de caminar, tu manera
de relacionarte con quienes vives, un
tono de musica apropiada, la austeridad
en los muebles y los adornos de tu casa...
son medios muy eficaces para vivir en un
ambiente sereno y sosegado.

Todos tenemos la experiencia de lugares
que solo entrar en ellos nos sosiegan y nos
sitian dentro de nosotros.

Otro paso es el sosiego de la persona.

Soltar las tensiones musculares
innecesarias, lograr un tono de relajacion
corporal que mantenga nuestro cuerpo
en armonia. Hay que revisar nuestras



costumbres en la comida, equilibrar mas
la tension y el descanso, hacer un pequeno
tiempo diario de ejercicio corporal...

El cuerpo es la cara del espiritu, es la
expresion sensible de la transcendencia,
es el templo de la divinidad... y debemos
ayudarle para que pueda transparentarla.
Llegamos asi al sosiego psicologico.

Esta es la armonia de todas nuestras
dificultades. Fruto de ser sefiores de nuestro
ser, de vivir conscientemente cada una de
nuestras actividades, de estar aqui y ahora
con aquellas dimensiones del ser que ahora
necesitamos ejercitar. La serenidad es el
fruto de una adecuacién del adentro con el
afuera, en todo momento.

La serenidad no es posible, ademas,
sino en la medida en que nuestro mundo
inconsciente vaya estando aclarado y
descongestionado. Miedos, ansiedades,
conflictos internos, influjos sutiles... todo
debe irse limpiando con la luz, la fuerza y
la inteligencia del espiritu.

San Juan de la Cruz nos dira que para
que “el entendimiento esté dispuesto para la
divina union ha de quedar limpio del todo.
Un entendimiento intimamente sosegado y
acallado, puesto en fe” (2S. 9,11).

Asi llegamos al gran sosiego, a la serenidad
fundamental: 1a serenidad del corazon. Es el
silencio de las raices del ser, de donde nace
el desorden radical: “Lo que sale del corazon
del hombre es lo que contamina al hombre.
Porque de dentro del corazén de los hombres
salen las intenciones malas” (Mc 7,20-23).
Por eso Tony de Mello ha dicho que el silencio
profundo es “la ausencia de egoismo”.

La persona sosegada del todo es aquella
que vive en la paz del corazon. La que
domina sus apetencias, la que ha salido
de si para vivir en el amor al otro y a los
otros, es la persona libre que tiene todo bajo
sus pies, es el indiferente positivo de San
Ignacio: “Igual muerte que vida, salud que
enfermedad, riqueza que pobreza’, es aquel
que ve todo solo desde el querer de Dios, es
el pobre de corazon.

Nobre el sosieqo i la rlfm'em&

“En esta desnudez halla la persona
espiritual su quietud y descanso, porque,
no codiciando nada, nada le fatiga hacia
arriba y nada le oprime hacia abajo, porque
esta en el centro de su humildad”, dice San
Juan de la Cruz (I S.13,13).

Es este silencio del corazén el que nos
capacita para ver a Dios. “Bienaventurados
los limpios de corazon porque ellos veran a
Dios”. Y nos capacita para ver al hermano
desde la verdad, para acogerlo en su
realidad, sin proyectar sobre él nuestras
1lusiones o nuestras frustraciones, o
nuestras tentaciones de dominio. Este
sosiego del corazon nos capacita para amar;
un amor adulto y un amor teologal. Hace
salir de nosotros la actividad verdadera,
ese hacer que nos madura y hace crecer el
Reino de Dios en la vida humana.

Necesidad de adiestramiento

Todo este proceso de sosiego y serenidad,
impulsado en nosotros por el espiritu,
necesita de nuestra colaboracion.

Hace falta todo un nuevo estilo de ascesis
que deje crecer en nosotros la armonia y la
unidad a la que somos llamados, en medio
de un ambiente consumista y burgués en el
que nos toca Vivir.

Es necesaria una disciplina personal,
comunitaria y ambiental.

El Evangelio lo deja claro: “Buscad
primero el Reino de Dios y su justicia y
todas las demdas cosas se os daran por
anadidura. No os preocupéis del manana, el
manana se preocupard de si mismo. Cada
dia tiene bastante con su propia dificultad.”
(Mt. 6,33-34).

“El que no renuncie a todos sus bienes, no
puede ser mi discipulo” (Lc. 14,33).

“Venid a un lugar solitario para descansar
un poco” (Mec. 6,31).

“St alguno quiere seguir conmigo, niéguese
a si mismo, tome su cruz y sigame. Porque
quien quiera salvar su vida, la perdera, pero

- 17




&l @émm é‘/()mmx

quien pierda su vida por mi la encontrard”
(Mt. 16, 24-25).

Necesitamos, incluso, alguna metodologia
que nos acompane durante esta pere-
grinacion hacia el sosiego del corazon, al
menos durante las primeras etapas. Las
diversas generaciones creyentes han ido
ejercitando en su época el método popular
adecuado que conducia al sosiego y la
serenidad del espiritu.

Hoy también se nos ofrecen viejos y nuevos
métodos para el silencio del ser. Cada uno
ha de encontrar el que mas le ayude.

Urge, también, encontrar el espacio de
soledad y el ritmo de soledad que cada uno
necesita para crecer. Jesis armonizaba
soledad y servicio. A veces de noche, otras
de madrugada. A veces marchando a la
montana, otras interniandose en el mar
o en el huerto de un amigo. A veces, los
pequenos momentos oracionales que cada
dia realizaba como un buen israelita, a
veces la fidelidad a los momentos semanales
en la sinagoga o las grandes semanas en las
que subia a Jerusalén.

La soledad es imprescindible en
dimensiones diversas y en equilibrio
con la actividad y el tiempo dedicado a
las relaciones fraternales. La actividad
ser motor de crecimiento en nosotros, si
encontramos el ritmo adecuado de soledad
y de presencia en la vida.

“El abad Moisés dijo al abad Macario:
Yo deseo estar en sosiego y serenidad,
pero los hermanos no me dejan. El abad
Macario, le contesto: Me parece que tu eres

de natural tierno y delicado y no eres capaz
de deshacerte de un hermano inoportuno.
Si realmente buscas el sosiego del corazon,
ve al desierto, bien dentro, a Petra; verds
como alli encontrards el reposo que buscas.
Asi lo hizo y consiguio la paz”.

Cada uno segin su modo de ser y las
circunstancias en las que debe vivir, debe
encontrar la medida de soledad que necesita
para responder a las exigencias que Dios
pone en su corazon.

El sosiego y la serenidad de toda la persona
va introduciéndonos en una activa quietud
que en su momento va siendo madurada por
el don de la quietud del Espiritu.

La verdadera quietud es intensidad de
amor. Es poner en direccion de Dios todas
las fuerzas, todas las capacidades, todo el
corazéon. Es amar sin medida a quien nos
ama desmesuradamente.

La quietud es como un enraizamiento en
Dios; es tenerlo a El como la tnica tierra
en que hemos sido plantados, en la que
crecemos y desde la que fructificamos.

Va haciéndose en nosotros en la medida
en que estamos cogidos por el unico
necesario. “Marta, Marta, atin estds cogida
por muchas preocupaciones y no te das
cuenta que solo una es necesaria. Maria
la ha encontrado y por eso, su quietud y su
enraizamiento en la tierra auténtica” (Lc.
10,41-42).




Esta quietud es contemplacion. Asi define
la contemplaciéon San Juan de la Cruz: “la
atencion amorosa a Dios en paz interior y
quietud y descanso” (2S. 13,4). Y también:
“Es una quietud amorosa y sustancial’ (2S.
14,4). Y en el mismo capitulo: “Poniéndose
la persona delante de Dios, se pone en acto
de noticia confusa, pacifica, amorosa y
sosegada, en que estd la persona bebiendo
sabiduria, amor y sabor” (2S. 14,2).

La quietud es la paz de Dios que exulta
en el fondo del corazon.La quietud no es
nactividad. Los misticos han actuado, han
hecho lo que tenian que hacer, pero desde
ese nucleo sagrado y quieto de quien solo
busca “la honra y gloria de Dios”.

La quietud tampoco es ausencia de
sufrimientos: no hay verdadera quietud,
sin buena cruz. Pero se puede sufrir mucho
y crecer en la quietud. Algunas personas
me han dicho: “Estoy sufriendo mucho
desde esta situacion sin salida, pero hay un
nticleo dentro de mi que sigue inalterable,
en total paz”.

Cuando este don de la quietud va
asentandose en la persona de Dios, este
mismo don va siendo el Ginico maestro,
el guia espiritual del ser humano. Ya no
necesita otros medios y maestros que le
conduzcan en su clara oscuridad.

SSobee el sosieqo vy la quictud)

Es la sabiduria de Dios, la tinica sabiduria
del que vive en esta quietud: “Sabiduria
de Dios, secreta o escondida, en la cual,
sin ruido de palabras y sin ayuda de
algun sentido corporal ni espiritual, como
en silencio y quietud, a oscuras de todo lo
sensitivo y natural, ensefia Dios ocultisima y
secretisimamente a la persona sin ella saber
como; lo cual algunos llaman “entender no
entendiendo”. (Cancién 39,12).

En el punto final de este largo camino del
sosiego y la serenidad, “hay personas que
con sosiego y quietud van aprovechando
mucho” (S. Prélogo, 7).

Aventura maravillosa la que hemos
descrito. Aventura esencial que va a lograr
en nosotros la integraciéon de toda nuestra
persona, la fecundidad en su quehacer y el
crecer sin cesar en esa tierra teologal del
unico Dios.




l

i

ACTIVIDADES
MONASTERIO
DE ESPANA

CURSO DE MISTONEROS

-Del 21 de Septiembre al 12 de Diciembre de 2020
(Inglés)
Nota: El idioma en que se impartiran estos cursos de-

pendera de la demanda. También podrian ser estudiadas
otras fechas bajo consulta previa.

JORNADAS GNOSTICAS

-Del 09 al 12 de Octubre 2020

-Del 04 al 08 de Diciembre 2020

Nota: Los temas de las jornadas se especificaran confor-
me se vayan realizando. Las fechas de las actividades
eden estar sujetas a cambios.

ero de plazas limitadas a la capacidad del Centro de

NAC10
r“‘

i

LA
Wi

“i\m.. it /
\‘.‘.:i:;fllv'l////;/'/% :

Urbanizacién Ca L’Esteve
Carrer la Colomera, 223
08253 San Salvador de Guardiola

Barcelona
Tel. +34 (93) 7433458
monasteriosaw@gmail.com

Tuvitamosd cordinlmente o Todns (as pereonas
que decon dar un pato wal eo L coino
(oferion.

El hraceree inalinelor gusdlico wot ofrece unea
grau oporlanidad pere pouer eq praclica of
Jereer faclor de (e Revotucion de (a Conciencia.
Edlo implica requuoia. 2aorifici. lolerancia y
osfuerzo coulinuo para dgjar de (adle uuedlio
egocedliiame y dedicarce a orieqlar a quedliod
conganles e ecle comino maravillozo del aulo -
Adecoutrimieqle.




Visos
inriia ales
«@Mw&deflnw%/ylwz »

San Juan de la Cruz

s

rl l \ambién, joh Dios y deleite miol, en es-

tos dichos de luz y amor ;

de ti se quiso mi alma ;
emplear por amor de ti, por- ’
que ya que yo, teniendo la len-
gua de ellos, no tengo la obra y virtud
de ellos, que es con lo que, Sefor mio, te
agradas, mas que con el lenguaje y sabidu-
ria de ellos, otras personas, provocadas por
ellos, por ventura aprovechen en tu servicio
y amor, en que yo falto, y tenga mi alma en
qué se consolar de que haya sido ocasién |
que lo que falta en ella halles en otros.

Amas tu, Senor, la discreciéon, amas _
la luz, amas el amor sobre las demas 4t
operaciones del alma. Por eso, estos
dichos seran de discrecion para el
caminar, de luz para el camino y
de amor en el caminar.

Quédese, pues, lejos la retori-
ca del mundo; quédense las par-
lerias y elocuencia seca de la
humana sabiduria, flaca e inge-
niosa, de que nunca tu gustas,



¥

< @éuzm hlorecer

y hablemos palabras al corazén banadas en
dulzor y amor, de que ta bien gustas, quitan-
do por ventura delante ofendiculos y tropiezos
a muchas almas que tropiezan no sabiendo, y
no sabiendo van errando, pensando que acier-
tan en lo que es seguir a tu dulcisimo Hijo,
Nuestro Sefior Jesucristo, y hacerse semejan-
tes a él en la vida, condiciones y virtudes, y
en la forma de la desnudez y pureza de su es-
piritu. Mas dala ta, Padre de misericordias,
porque sin ti no se hard nada, Sefnor.

1. Siempre el Senor descubrio los tesoros de
su sabiduria y espiritu a los mortales, mas,
ahora que la malicia va descubriendo mas su
cara, mucho los descubre.

2. jOh, Senor Dios mio!, ;quién te buscara
con amor puro y sencillo que te deje de hallar
muy a su gusto y voluntad, pues que tu te
muestras primero y sales al encuentro a los
que te desean?

3. Aunque el camino es llano y suave para
los hombres de buena voluntad, el que cami-
na, caminara poco y con trabajo si no tiene
buenos pies y animo, y porfia animosa en eso
mismo.

4. Mas vale estar cargado junto al fuerte
que aliviado junto al flaco, cuando estas car-
gado, estas junto a Dios, que es tu fortaleza,
el cual esta con los atribulados; cuando estas
aliviado, estas junto a ti, que eres tu misma
flaqueza; porque la virtud y fuerza del alma en
los trabajos de paciencia crece y se confirma.

5. El que solo se quiere estar, sin arrimo de
maestro y guia, sera como el arbol que esta
solo y sin duefno en el campo, que, por mas
fruta que tenga, los viadores (caminantes) se
la cogeran y no llegara a sazon.

6. El arbol cultivado y guardado con el be-
neficio de su duerio, da la fruta en el tiempo
que de €l se espera.

7. El alma sola, sin maestro, que tiene vir-
tud, es como el carbén encendido que esta
solo: antes se ira enfriando que encendiendo.

8. El que a solas cae, a solas se esta caido y
tiene en poco su alma, pues de si solo la fia.

22 .

9. Pues no temes el caer a solas, /como pre-
sumes de levantarte a solas? Mira que mas
pueden dos juntos que uno solo.

10. El que cargado cae, dificultosamente se
levantara cargado.

11. Y el que cae ciego, no se levantara ciego
solo; v, si se levantare solo, encaminara por
donde no conviene.

12. Mas quiere Dios en ti el menor grado de
pureza de conciencia que cuantas obras pue-
des hacer.

13. Mas quiere Dios en ti el menor grado de
obediencia y sujecion que todos esos servicios
que le piensas hacer.

14. Mas estima Dios en ti el inclinarte a la
sequedad y al padecer por su amor que todas
las consolaciones y visiones espirituales y me-
ditaciones que puedas tener.

15. Niega tus deseos y hallaras lo que de-
sea tu corazén. ;Qué sabes tu si tu apetito es
segun Dios?

16. jOh dulcisimo amor de Dios, mal conoci-
do! El que hall6 sus venas descansé.

17. Pues se te ha de seguir doblada amargu-
ra de cumplir tu voluntad, no la quieras cum-
plir, aunque quedes en amargura.

18. Mas indecencia e impureza lleva el alma
para ir a Dios, si lleva en si el menor apetito
de cosa del mundo, que si fuese cargada de to-
das las feas y molestas tentaciones y tinieblas
que se pueden decir, con tal que su voluntad
razonal no las quiera admitir. Antes el tal en-
tonces puede confiadamente llegar a Dios por
hacer la voluntad de Su Majestad, que dice:
“Venid a mi todos los que estdis trabajados y
cargados y yo os recrearé” (Mt.11,28).

19. Mas agrada a Dios el alma que con se-
quedad y trabajo se sujeta a lo que es razon,
que la que, faltando en esto, hace todas sus
cosas con consolacion.

20. Mas agrada a Dios una obra, por peque-
na que sea, hecha en escondido, no teniendo
voluntad de que se sepa, que mil hechas con
gana de que las sepan los hombres. Porque
el que con purisimo amor obra por Dios, no
solamente no se le da nada de que lo vean
los hombres, pero ni lo hace porque lo sepa el



mismo Dios; el cual, aunque nunca lo hubie-
se de saber, no cesaria de hacerle los mismos
servicios con la misma alegria y pureza de
amor.

21. La obra pura y entera hecha por Dios en
el seno puro hace reino entero para su duefo.

22. Dos veces trabaja el pajaro que se asentd
en la liga, es a saber: en desasirse y limpiarse
de ella. Y de dos maneras pena el que cumple
su apetito: en desasirse y, después de desasi-
do, en purgarse de lo que de él se le pegb.

23. El que de los apetitos no se deja llevar,
volara ligero segun el espiritu, como el ave a
que no falta pluma.

24. La mosca que a la miel se arrima im-
pide su vuelo; y el alma que se quiere estar
asida al sabor del espiritu impide su libertad
y contemplacién.

25. No te hagas presente a las criaturas si
quieres guardar el rostro de Dios claro y sen-
cillo en tu alma; mas vacia y enajena mucho
tu espiritu de ellas y andaras en divinas lu-
ces, porque Dios no es semejante a ellas.

26. jSenor Dios, amado mio! Si todavia te
acuerdas de mis pecados para no hacer lo que
te ando pidiendo, haz en ellos, Dios mio, tu
voluntad, que es lo que yo mas quiero, y ejer-
cita tu bondad y misericordia y seras conocido
en ellos. Y s1 es que esperas a mis obras para
por ese medio concederme mi ruego, dame-
las tu y 6bramelas, y las penas que ta quisie-
ras aceptar, y hagase. Y si a las obras mias
no esperas, jqué esperas, clementisimo Sefor
mio?; /por qué te tardas? Porque si, en fin,
ha de ser gracia y misericordia la que en tu
Hijo te pido, toma mi cornadillo, pues le quie-
res, y dame este bien, pues que ti también lo
quieres.

(Quién se podra librar de los modos y tér-

minos bajos si no le levantas tu a ti en pureza
de amor, Dios mio?

SAvisos e&pz’m’lzmles

(Como se levantara a ti el hombre, engen-
drado y criado en bajezas, si no le levantas tu
Sefior, con la mano que le hiciste?

No me quitaras, Dios mio, lo que una vez
me diste en tu tnico Hijo Jesucristo, en que
me diste todo lo que quiero. Por eso me holga-
ré que no te tardaras si yo espero.

;Con qué dilaciones esperas, pues desde lue-
go puedes amar a Dios en tu corazén?

27. Mios son los cielos y mia es la tierra;
mias son las gentes, los justos son mios y
mios los pecadores; los angeles son mios, y la
Madre de Dios y todas las cosas son mias; y
el mismo Dios es mio y para mi, porque Cris-
to es mio y todo para mi. Pues ;qué pides y
buscas, alma mia? Tuyo es todo esto, y todo
es para ti. No te pongas en menos ni repares
en meajas que se caen de la mesa de tu Padre.

Sal fuera y gloriate en tu gloria, escéndete
en ella y goza, y alcanzaras las peticiones de
tu corazoén.

28. El espiritu bien puro no se mezcla con
extranas advertencias ni humanos respetos,
sino solo en soledad de todas las formas, in-
teriormente, con sosiego sabroso se comunica
con Dios, porque su conocimiento es en silen-
cio divino.

29. El alma enamorada es alma blanda,
mansa, humilde y paciente.

30. El alma dura en su amor propio se en-
durece.

31. Si ti en tu amor, joh buen Jesus! no sua-
vizas el alma, siempre perseverara en su na-
tural dureza.

32. El que la ocasion pierde, es como el que
solt6 el ave de la mano, que no la volvera a
cobrar.

33. No te conocia yo a ti, joh Sefor mio!,
porque todavia queria saber y gustar cosas.

34. Mudese todo muy enhorabuena, Sefor
Dios, porque hagamos asiento en ti.

35. Un solo pensamiento del hombre vale
mas que todo el mundo; por tanto, sélo Dios
es digno de él.

- 23




%y

"""lry 6 r/
/J”g Iy ie
{/ / .x‘a!’,f. . .’

YA
& U:r'} {IO%'

36. Para lo insensible, lo que no sientes;
para lo sensible, el sentido; y para el espiritu
de Dios, el pensamiento.

37. Mira que tu angel custodio no siempre
mueve el apetito a obrar, aunque siempre
alumbra la razon; por tanto, para obrar vir-
tud, no esperes al gusto, que bastate la razon
y entendimiento.

38. No da lugar el apetito a que le mueva el
angel cuando est4 puesto en otra cosa.

39. Secado se ha mi espiritu, porque se olvi-
da de apacentarse en ti.

40. Eso que pretendes y lo que mas deseas
no lo hallaras por esa via tuya ni por la alta
contemplacion, sino en la mucha humildad y
rendimiento de corazon.

41. No te canses, que no entraras en el sa-
bor y suavidad de espiritu, si no te dieres a la
mortificacién de todo eso que quieres.

42. Mira que la flor mas delicada mas pres-
to se marchita y pierde su olor; por tanto,
guardate de querer caminar por espiritu de
sabor, porque no seras constante; mas escoge
para ti un espiritu robusto, no asido a nada,
y hallaras dulzura y paz en abundancia; por-
que la sabrosa y durable fruta en tierra fria
y seca se coge.

43. Cata que tu carne es flaca y que ningu-
na cosa del mundo puede dar fortaleza a tu
espiritu ni consuelo; porque lo que nace del
mundo, mundo es, y lo que nace de la carne,
carne es; y el buen espiritu sélo nace del espi-
ritu de Dios, que se comunica no por mundo
ni carne (Jn. 4, 6).

44. Entra en cuenta con tu razén para ha-
cer lo que ella te dice en el camino de Dios, y
valdrate mas para con tu Dios que todas las
obras que sin esta advertencia haces y que
todos los sabores espirituales que pretendes.

45. Bienaventurado el que, dejado aparte su
gusto e inclinacion, mira las cosas en razon y
justicia para hacerlas.

46. El que obra razén es como el que come

sustancia, y el que se mueve por el gusto de
su voluntad, como el que come fruta floja.



47. TG, Sefor, vuelves con alegria y amor a
levantar al que te ofende y yo no vuelvo a le-
vantar y honrar al que me enoja a mi.

48. jOh, poderoso Senor!, si una centella del
imperio de tu justicia tanto hace en el prin-
cipe mortal, que gobierna y mueve las gen-
tes, (qué hara tu omnipotente justicia sobre
el justo y el pecador?

49. Si purificares tu alma de extranas po-
sesiones y apetitos, entenderas en espiritu las
cosas; y sl negares el apetito en ellas, gozaras
de la verdad de ellas entendiendo en ellas lo
cierto.

50. jSenor, Dios mio!, no eres tu extrano a
quien no se extrafa contigo; jcomo dicen que
te ausentas tu?

51. Verdaderamente aquel tiene vencidas to-
das las cosas que ni el gusto de ellas le mueve
a gozo ni el desabrimiento le causa tristeza.

52. Si quieres venir al santo recogimiento,
no has de venir admitiendo sino negando.

53. Yéndome yo, Dios mio, por doquiera conti-
go, por doquiera me ira como yo quiero para ti.

54. No podra llegar a la perfeccién el que
no procura satisfacerse con nonada, de mane-
ra que la concupiscencia: natural y espiritual
estén contentas en vacio; que para llegar a la
suma tranquilidad y paz de espiritu esto se
requiere; y de esta manera el amor de Dios
en el alma pura y sencilla casi frecuentemen-
te esta en acto.

55. Mira que, pues Dios es inaccesible, no
repares en cuanto tus potencias pueden com-
prehender y tu sentido sentir, porque no te
satisfagas con menos y pierda tu alma la Ii-
gereza conveniente para ir a él.

56. Como el que tira el carro la cuesta arri-
ba, asi camina para Dios el alma que no sa-
cude el cuidado y apaga el apetito.

57. No es de voluntad de Dios que el alma se
turbe de nada ni que padezca trabajos; que,
si los padece en los adversos casos del mun-
do, es por la flaqueza de su virtud, porque el
alma del perfecto se goza en lo que se pena la
imperfecta.

58. El camino de la vida, de muy poco bu-
Ilicio y negociacion es, y mas requiere morti-

SAvisos espivituales

ficacién de la voluntad que mucho saber. El
que tomare de las cosas y gustos lo menos,
andara mas por él.

59. No pienses que el agradar a Dios esta
tanto en obrar mucho como en obrarlo con
buena voluntad, sin propiedad y respetos.

60. A la tarde te examinaran en el amor;
aprende a amar como Dios quiere ser amado
y deja tu condicion.

61. Cata que no te entremetas en cosas aje-
nas, ni aun las pases por tu memoria, porque
quiza no podras ti cumplir con tu tarea.

62. No pienses que porque en aquél no relu-
cen las virtudes que tu piensas, no sera pre-
cioso delante de Dios por lo que tt no piensas.
63. No sabe el hombre gozarse bien ni dolerse
bien, porque no entiende la distancia del bien
y del mal.

64. Mira que no te entristezcas de repente
de los casos adversos del siglo, pues que no
sabes el bien que traen consigo ordenado en
los juicios de Dios para el gozo sempiterno de
los escogidos.

65. No te goces en las prosperidades tempo-
rales, pues no sabes de cierto que te aseguran
la vida eterna.

66. En la tribulacién acude luego a Dios
confiadamente, y serds esforzado, y alumbra-
do y ensefnado.

67. En los gozos y gustos acude luego a Dios
con temor y verdad, y no serds engafiado ni
envuelto en vanidad.

68. Toma a Dios por esposo y amigo con
quien te andes de continuo, y no pecaras, y
sabras amar, y haranse las cosas necesarias
présperamente para ti.

69. Sin trabajo sujetaras las gentes y te ser-
viran las cosas si te olvidares de ellas y de ti
mismo.

70. Date al descanso echando de ti cuida-
dos y no se te dando nada de cuanto acaece,
y serviras a Dios a su gusto y holgaras en él.

71. Mira que no reina Dios sino en el alma
pacifica y desinteresada.

72. Aunque obres muchas cosas, si no
aprendes a negar tu voluntad y sujetarte, per-

- 25




¥

< @éuzm hlorecer

diendo cuidado de tiy de tus cosas, no aprove-
charas en la perfeccién.

73. ;Qué aprovecha dar ti a Dios una cosa
si él te pide otra? Considera lo que Dios que-
rra y hazlo, que por ahi satisfaras mejor tu
corazon que con aquello a que ti te inclinas.

74. ;Cémo te atreves a holgarte tan sin te-
mor, pues has de parecer delante de Dios a dar
cuenta de la menor palabra y pensamiento?

75. Mira que son muchos los llamados y po-
cos los escogidos (Mt. 22, 14), y que, sl ta de
t1 no tienes cuidado, mas cierta esta tu per-
dicién que tu remedio, mayormente siendo la
senda que guia a la vida eterna tan estrecha
(Mt. 7, 14).

76. No te alegres vanamente, pues sabes
cuantos pecados has hecho y no sabes como
esta Dios contigo, sino teme con confianza.

77. Pues que en la hora de la cuenta te ha
de pesar de no haber empleado este tiempo
en servicio de Dios, /por qué no le ordenas y
empleas ahora como lo querrias haber hecho
cuando te estés muriendo?

78. Si quieres que en tu espiritu nazca la
devocion y que crezca el amor de Dios y apeti-
to de las cosas divinas, limpia el alma de todo
apetito y asimiento y pretensién, de manera
que no se te dé nada por nada. Porque, asi
como el enfermo, echado fuera el mal humor,
luego siente el bien de la salud y le nace gana
de comer, asi ta convaleceras en Dios si en lo
dicho te curas; y sin ello, aunque méas hagas,
no aprovecharas.

79. Si deseas hallar la paz y consuelo de tu
alma y servir a Dios de veras, no te contentes
con eso que has dejado, porque por ventura te
estas, en lo que de nuevo andas, tan impedido
o mas que antes; las deja todas eso tras co-
sas que te quedan y apartate a una sola que
lo trae todo consigo, que es la soledad santa,
acompanada con oracién y santa y divina lec-
cién, y alli persevera en olvido de todas las co-
sas; que, si de obligacién no te incumben, méas
agradaras a Dios en saberte guardar y per-
feccionar a ti mismo que en granjearlas todas
juntas; porque /jqué le aprovecha al hombre
ganar todo el mundo si deja perder su alma?
(Mt 16, 26).

26 -

Punies de ame’, teunides en Beas

1. Refrene mucho la lengua y el pensamien-
to y traiga de ordinario el afecto en Dios, y
calentarsele ha el espiritu divinamente.

2. No apaciente el espiritu en otra cosa que
en Dios. Deseche las advertencias de las co-
sas y traiga paz y recogimiento en el corazoén.

3. Traiga sosiego espiritual en advertencia
de Dios amorosa; y cuando fuere necesario
hablar, sea con el mismo sosiego y paz.

4. Tenga ordinaria memoria de la vida eter-
na, y que los que méas abatidos y pobres y en
menos se tienen, gozaran de mas alto seforio
y gloria en Dios.

5. Alégrese ordinariamente en Dios, que es
su salud (Lec. 1, 47), y mire que es bueno el
padecer de cualquiera manera por el que es
bueno.

6. Consideren cémo han menester ser ene-
migas de si mismas y caminar por el santo
rigor a la perfeccién, y entiendan que cada
palabra que hablaren sin orden de obediencia
se la pone Dios en cuenta.

7. Intimo deseo de que Dios la dé, lo que Su
Majestad sabe que le falta para honra suya.

8. Crucificada interior y exteriormente con
Cristo. Vivira en esta vida con hartura y sa-
tisfaccion de su alma, poseyéndola en su pa-
ciencia (Lc. 21, 19).

9. Traiga advertencia amorosa en Dios, sin
apetito de querer sentir ni entender cosa par-
ticular de él.

10. Ordinaria confianza en Dios, estimando
en siy en las Hermanas lo que Dios mas esti-
ma, que son los bienes espirituales.

11. Entrese en su seno y trabaje en presen-
cia del Esposo, que siempre esta presente
queriéndola bien.

12. Sea enemiga de admitir en su alma co-
sas que no tienen en si sustancia espiritual,
porque no la hagan perder el gusto de la de-
vocion y el recogimiento.

13. Bastele Cristo crucificado, y con él pene

y descanse, y por esto aniquilarse en todas
las cosas exteriores e interiores.



Avisos espi vituales

14. Procure siempre que las cosas no sean
nada para ella, ni ella para las cosas; mas, ol-
vidada de todo, more en su recogimiento con
el Esposo.

15. Ame mucho los trabajos y téngalos en
poco por caer en gracia al Esposo, que por
ella no dudé morir.

16. Tenga fortaleza en el corazon contra to-
das las cosas que le movieren a lo que no es
Dios, y sea amiga de la pasién de Cristo.

17. Traiga interior desasimiento a todas las
cosas y no ponga el gusto en alguna tempo-
ralidad, y recogera su alma a los bienes que
no sabe.

18. El alma que anda en amor, ni cansa ni
se cansa.

19. Al pobre que esta desnudo le
vestiran, y al alma que se desnu-
dare de sus apetitos, quereres y
no quereres, la vestira Dios de
su pureza, gusto y voluntad.

pre en eterno silencio, y en silencio ha de ser
olda del alma.

20. Hay almas que se re-
vuelcan en el cieno, como
los animales que se re-
vuelcan en él, y otras
que vuelan, como las
aves que en el aire se
purifican y limpian.

21. Una palabra ha-
blé el Padre, que
fue su Hijo, y
ésta habla
siem-

22. Los trabajos los hemos de medir a noso-
tros, y no nosotros a los trabajos.

23. El que no busca la cruz de Cristo, no
busca la gloria de Cristo.
24. Para enamorarse Dios del alma, no

pone los ojos en su grandeza, mas en la
grandeza de su humildad.

25. El que tuviere vergiienza de
confesarme delante de los hom-
bres, también la tendré yo
o de confesarle delante
& demiPadre, dice el
5. Serior (Mt. 10, 33).

26. El cabello
que se peina a
menudo estara
esclarecido y no
tendra dificul-
tad en peinarse
cuantas veces
quisiere; y el
alma que a me-
nudo examinare
sus pensamien-
tos, palabras y

e el
bicurs bunmr
Ut Impi.
meum %4

"BA ; \n
///(-lt'rm ama

- 27




< @éuzm hlorecer

obras, que son sus cabellos, obrando por amor
de Dios todas las cosas, tendra muy claro su
cabello, y mirarle ha el Esposo su cuello, y
quedara preso en él y llagado en uno de sus
o0jos, que es la pureza de intencién con que
obra todas las cosas. El cabello se comienza
a peinar de lo alto de la cabeza, si queremos
esté esclarecido; todas nuestras obras se han
de comenzar desde lo mas alto del amor de
Dios, si quieres que sean puras y claras.

27. No comer en pastos vedados, que son los
de esta vida presente, porque bienaventura-
dos son los que han hambre y sed de justicia,
porque ellos seran hartos (Mt. 5, 6). Lo que
pretende Dios es hacernos dioses por parti-
cipacion, siéndolo él por naturaleza, como el
fuego convierte todas las cosas en fuego.

28. Toda la bondad que tenemos es presta-
da, y Dios la tiene por propia obra; Dios y su
obra es Dios.

29. La sabiduria entra por el amor, silen-
cio y mortificaciéon. Grande sabiduria es saber
callar y no mirar dichos ni hechos ni vidas
ajenas.

30. Todo para mi y nada para ti.
31. Todo para ti y nada para mi.

32. Déjate ensenar, déjate mandar, déjate
sujetar y despreciar y seras perfecta.

33. Cinco dafos causa cualquier apetito en
el alma: el primero, que la inquieta; el segun-
do, que la enturbia; el tercero, que la ensucia;
el cuarto, que la enflaquece; el quinto, que la
oscurece.

34. La perfeccién no esta en las virtudes
que el alma conoce de si, mas consiste en las
que nuestro Sefor ve en el alma, la cual es
carta cerrada, y asi no tiene de qué presumir,
mas estar el pecho por tierra acerca de si.

35. El amor no consiste en sentir grandes
cosas, sino en tener grande desnudez y pade-
cer por el Amado.

36. Todo el mundo no es digno de un pen-
samiento del hombre, porque a sélo Dios se
debe; y asi, cualquier pensamiento que no se
tenga en Dios, se le hurtamos.

37. Las potencias y sentidos no se han de
emplear todas en las cosas, sino lo que no se

28 -

puede excusar, y lo demés dejarlo desocupado
para Dios.

38. No mirar imperfecciones ajenas, guar-
dar silencio y continuo trato con Dios, desa-
rraigaran grandes imperfecciones del alma y
la haran sefora de grandes virtudes.

39. Las senales del recogimiento interior
son tres: la primera, si el alma no gusta de
las cosas transitorias; la segunda, si gusta de
la soledad y silencio y acudir a todo lo que es
mas perfeccion; la tercera, si las cosas que
solian ayudarle le estorban, como es las con-
sideraciones y meditaciones y actos, no lle-
vando el alma otro arrimo a la oracién sino
la fe y la esperanza y la caridad.

40. Siun alma tiene mas paciencia para su-
frir y mas tolerancia para carecer de gustos,
es senal que tiene mas aprovechamiento en
la virtud.

41. Las condiciones del pajaro solitario son
cinco. La primera, que se va a lo mas alto; la
segunda, que no sufre compania, aunque sea
de su naturaleza; la tercera, que pone el pico
al aire; la cuarta, que no tiene determinado
color; la quinta, que canta suavemente. Las
cuales ha de tener el alma contemplativa: que
se ha de subir sobre las cosas transitorias, no
haciendo mas caso de ellas que si no fuesen;
y ha de ser tan amiga de la soledad y silen-
clo, que no sufra compaiiia de otra criatura;
ha de poner el pico al aire del Espiritu San-
to, correspondiendo a sus inspiraciones, para
que, haciéndolo asi, se haga mas digna de su
compania; no ha de tener determinado color,
no teniendo determinacién en ninguna cosa,
sino en lo que es voluntad de Dios; ha de can-
tar suavemente en la contemplaciéon y amor
de su Esposo.

42. Los habitos de voluntarias imperfeccio-
nes que nunca acaban de vencerse, no sola-
mente impiden a la divina unién, pero para
llegar a la perfeccion, como son: costumbre
de hablar mucho, algin asimientillo sin ven-
cer, como a persona, vestido, celda, libro, tal
manera de comida y otras conversaciones y
gustillos en querer gustar de las cosas, saber
y oir y otras semejantes.



Avise$ copiade’ pet Magdalena del
Wﬁaﬂ@ mp%)’ja/&

1. El que con puro amor obra por Dios, no
solamente no se le da de que lo sepan los hom-
bres, pero ni lo hace porque lo sepa el mismo
Dios; el cual, aunque nunca lo hubiese de sa-
ber, no cesaria de hacer los mismos servicios
y con la misma alegria y amor.

2. Otro para vencer los apetitos: Traer un
ordinario apetito de imitar a Jesucristo en
todas sus obras, conformandose con su vida,
la cual debe considerar para saberla imitar y
haberse en todas las cosas como él se hubiera.
Para poder hacer esto, es necesario que cual-
quiera apetito o gusto, si no fuere puramen-
te por honra y gloria de Dios, renunciarlo y
quedarse en vacio por amor de él, que en esta
vida no tuvo ni quiso mas de hacer la volun-
tad de su Padre, la cual llamaba su comida y
manjar.

3. Para mortificar las cuatro pasiones na-
turales, que son: gozo, tristeza, temor y es-
peranza, aprovecha lo siguiente: Procurar
siempre inclinarse no a lo mas facil, sino a
lo mas dificultoso. No a lo méas sabroso, sino

Avisos espi vituales

a lo mas desabrido; no a lo mas gustoso, sino
a lo que no da gusto. No inclinarse a lo que
es descanso, sino a lo mas trabajoso. No a lo
que es consuelo, sino a lo que no es consuelo;
no a lo mas, sino a lo menos. No a lo més alto
y precioso, sino a lo mas bajo y despreciado.
No a lo que es querer algo, sino a lo que no
es querer nada. No andar buscando lo mejor
de las cosas, sino lo peor, y traer desnudez y
vacio y pobreza por Jesucristo de cuanto hay
en el mundo.

4. Para la concupiscencia: Procurar obrar
en desnudez y desear que los otros lo hagan.
Procurar hablar en desprecio y desear que to-
dos lo hagan. Procurar pensar bajamente de
si y desear que los otros lo hagan.

5. Tenga fortaleza en el corazon contra to-
das las cosas que le movieren a lo que no es
Dios, y sea amiga de las pasiones por Cristo.

6. Prontitud en la obediencia, gozo en el
padecer, mortificar la vista, no querer saber
nada, silencio y esperanza.

7. Jhs. Magdalena del Espiritu Santo. Re-
frene mucho la lengua y el pensamiento y
traiga de ordinario el afecto en Dios, y ca-
lentarsele ha el espiritu divino mucho. Léale
muchas veces.

- 29




¥

< @éuzm hlorecer

A% consesvade’, pot la M. Masia
de Jesis

1. Levantarse sobre si, no hacer asiento en
cosa en nada.

2. Estar vuelta contra si, airada y jamas parada.

3. Huir con el pensamiento de cabe ellas,
cerrando la puerta a todas.

4. Limpio de todas aficiones, pensamientos
e imagenes.

5. El dulce canto suspires con compuncion
y lagrimas.

Avite$ phocedents’ de Antequetra

1. Cuanto mas te apartas de las cosas terre-
nas, tanto mas te acercas a las celestiales y
mas hallas en Dios.

2. Quien supiere morir a todo, tendra vida
en todo.

3. Apartate del mal, obra bien y busca la
paz (Sal. 33, 14).

4. Quien se queja o murmura ni es perfecto
ni aun buen cristiano.

5. Humilde es el que se esconde en su propia
nada y se sabe dejar a Dios.

6. Manso es el que sabe sufrir al préjimo y
sufrirse a si mismo.

7. Si quieres ser perfecto, vende tu voluntad
y dala a los pobres de espiritu, y ven a Cris-
to por la mansedumbre y humildad y siguelo
hasta el Calvario y sepulcro.

8. Quien de si propio se fia, peor es que el
demonio.

9. Quien a su prdjimo no ama, a Dios aborrece.

10. Quien obra con tibieza, cerca esta de la
caida.

11. Quien huye de la oracién, huye de todo
lo bueno.

12. Mejor es vencerse en la lengua que ayu-
nar a pan y agua.

13. Mejor es sufrir por Dios que hacer mi-
lagros.

30 -

MWMWM pey lw edicién
de Cetena

1. Si gloriarte quieres y no quieres parecer
necio y loco, aparta de ti las cosas que no son
tuyas, y de lo que queda habras gloria. Mas,
por cierto, si todas las cosas que no son tuyas
apartas, en nada seras tornado, pues de nada
te debes gloriar si no quieres caer en vani-
dad. Mas descendamos ahora especialmente
a los dones de aquellas gracias que hacen a
los hombres graciosos y agradables delante
de los ojos de Dios; cierto es que de aquellos
dones no te debes gloriar, que atin no sabes si
los tienes.

2. jOh, cuan dulce sera a mi la presencia
tuya, que eres sumo bien! Allegarme he yo
con silencio a tiy descubrirte he los pies por-
que tengas por bien de me juntar contigo en
matrimonio a mi, y no holgaré hasta que me
goce en tus brazos (cf. Rut. 3, 49). Y ahora te
ruego, Senor, que no me dejes en ningin mo-
mento en mi recogimiento, porque soy desper-
diciadora de mi alma.

3. Desasida de lo exterior, desaposesionada
de lo interior, desapropiada de las cosas de
Dios, ni lo préspero la detiene ni lo adverso
la impide.

4. El alma que esta unida con Dios, el de-
monio la teme como al mismo Dios.

5. El mas puro padecer trae y acarrea mas
puro entender.

6. El alma que quiere que Dios se le entre-
gue todo, se ha de entregar toda, sin dejar
nada para si.

7. El alma que esta en uniéon de amor, hasta
los primeros movimientos no tiene.

8. Los amigos viejos de Dios por maravilla
faltan a Dios, porque estan ya sobre todo lo
que les puede hacer falta.

9. Amado mio, todo lo aspero y trabajo-
so quiero para mi, y todo lo suave y sabroso
quiero para ti.

10. La mayor necesidad que tenemos para
aprovechar es de callar a este gran Dios con



el apetito y con la lengua, cuyo lenguaje que
él mas oye, sélo es el callado amor.

11. Desancillar para buscar a Dios. La luz
que aprovecha en lo exterior para no caer, es
al revés en las cosas de Dios, de manera que
es mejor no ver, y tiene el alma mas seguridad.

12. Mas se granjea en los bienes de Dios en
una hora que en los nuestros toda la vida.

13. Ama el no ser conocida de ti ni de los
otros. Nunca mirar los bienes ni los males
ajenos.

14. Andar a solas con Dios; obrar en el me-
dio; esconder los bienes de Dios.

15. Andar a perder y que todos nos ganen
es de animos valerosos, de pechos generosos;
de corazones dadivosos es condicién dar antes
que recibir, hasta que vienen a darse a si mis-
mos, porque tienen por gran carga poseerse,
que mas gustan de ser poseidos y ajenos de
si, pues somos mas propios de aquel infinito
Bien que nuestros.

16. Grande mal es tener mas ojo a los bienes
de Dios que al mismo Dios. Oracién y desa-
propio.

17. Mire aquel infinito saber y aquel secreto
escondido. Qué paz, qué amor, qué silencio
esta en aquel pecho divino!, jqué ciencia tan
levantada es la que Dios alli ensena!, que es
lo que llamamos actos anagogicos, que tanto
encienden el corazon.

18. Mucho se desmejora y menoscaba el
secreto de la conciencia todas las veces que
alguno manifiesta a los hombres el fruto de
ella, porque entonces recibe por galardon el
fruto de la fama transitoria.

19. Hable poco, y en cosas que no es pregun-
tado no se meta.

20. Siempre procure traer a Dios presente y
conservar en si la pureza que Dios le ensena.

21. No se disculpe ni rehiise ser corregido
de todos; oiga con rostro sereno toda repren-
si6n; piense que se lo dice Dios.

22. Viva como si no hubiese en este mundo
mas que Dios y ella, para que no pueda su co-
razon ser detenido por cosa humana.

SAvisos espitituales

23. Tenga por misericordia de Dios que
alguna vez le digan alguna buena palabra,
pues no merece ninguna.

24. Nunca deje derramar su corazén, aun-
que sea por un credo.

25. Nunca oiga flaquezas ajenas, y si algu-
na se quejare a ella de otra, podrale decir con
humildad no le diga nada.

26. No se queje de nadie; no pregunte cosa
alguna, y si le fuere necesario preguntar, sea
con pocas palabras.

27. No rehuse el trabajo, aunque le parezca
no lo podra hacer. Hallen todos en ella pie-
dad.

28. No contradiga. En ninguna manera ha-
ble palabras que no vayan limpias.

29. Lo que hablare sea de manera que no
sea nadie ofendido, y que sea en cosas que no
le pueda pesar que lo sepan todos.

30. No niegue cosa que tenga, aunque la
haya menester.

31. Calle lo que Dios le diere y acuérdese de
aquel dicho de la esposa: Mi secreto para mi
(Is. 24, 16).

32. Procure conservar el corazon en paz; no
le desasosiegue ninguin suceso de este mundo;
mire que todo se ha de acabar.

33. No pare mucho ni poco en quién es con-
tra ella o con ella, y siempre procure agradar
a su Dios. Pidale se haga en ella su voluntad.
Amele mucho, que se lo debe.

34. Doce estrellas para llegar a la suma
perfeccion: amor de Dios, amor del préjimo,
obediencia, castidad, pobreza, asistir al coro,
penitencia, humildad, mortificaciéon, oracion,
silencio, paz.

35. Nunca tomes por ejemplo al hombre en
lo que hubieres de hacer, por santo que sea,
porque te pondra el demonio delante sus im-
perfecciones sino imita a Cristo, que es suma-
mente perfecto y sumamente santo, y nunca
erraras.

36. Buscad leyendo y hallaréis meditando;
llamad orando y abriros contemplando.

- 31




XXV Congreso Gnostico

0

Internacional de Antropologia

B g R i S gy sty -y o : dyg

i Estas invitado a la ciudad de Quebec!

Z?QDLE AGOSTO AL 2 DE SEPTIEMBRE 2021:

La Sede Mundial de las Instituciones Gnosticas (IGA) ha designado la ciudad de Quebec, Canada, como sede del
préoximo Congreso Gnéstico Internacional de Antropologia.

Todos los miembros y simpatizantes de nuestra institucion estan invitados a asistir a este gran evento cosmico cuyos
objetivos son unificar fuerzas, compartir la Ensenanza Gnostica y recibir las energias Cristicas que iluminaran nuestra
Conciencia en beneficio de toda la humanidad.

La comunidad gnostica canadiense tiene la sincera intencion de darle una calida bienvenida y asegurarse de que
todo se desarrolle de manera armoniosa y fraternal para que su experiencia sea agradabe y enriquecedora para la
Conciencia. i

CONTACTENOS

Directores del Congreso AGIRA-IGAAS Canada
Bernard Morin & Martine L'Ecuyer Sede Mundial

WhatsApp: 1-418-254-9392
congresoigacanada@gnosis.ca

AGIRA-IGAAS CANADA
© Todos los derechos reservados 2020




1 El mismo fray Leonardo refirié alli mismo que

cierto dia el bienaventurado Francisco, en Santa @e La (Ve" dadel‘ a
Maria, llamé a fray Ledn y le dijo: «Hermano

Leodn, escriben.

V4
2 El cual respondi6: «<Heme aqui preparadon». y ?e'f ecta ﬂ Lew'w
3 uEscribe —dijo—- écual es la verdadera alegria?
4 Viene un mensajero y dice que todos los
maestros de Paris han ingresado en la Orden.

san Francisco de ASIS

Escribe: No es la verdadera alegria.

5 Y que también todos los prelados
ultramontanos, arzobispos y obispos; y que
también, el rey de Francia y el rey de Inglaterra.
Escribe: No es la verdadera alegria.

6 También, que mis frailes se fueron a los
infieles y los convirtieron a todos a la fe;
también, que tengo tanta gracia de Dios que
sano a los enfermos y hago muchos milagros:
Te digo que en todas estas cosas no esta la
verdadera alegria.

7 Pero ¢cudl es la verdadera alegria?

8 Vuelvo de Perusa y en una noche profunda
lleg6 aca, y es el tiempo de un invierno de lodos
y tan frio, que se forman canelones del agua
fria congelada en las extremidades de la tiinica,
y hieren continuamente las piernas, y mana
sangre de tales heridas.

9 Y todo envuelto en lodo y frio y hielo, llego a la
puerta, y, después de haber golpeado y llamado
por largo tiempo, viene el hermano y pregunta:
ZQuién es? Yo respondo: El hermano Francisco.

10 Y él dice: Vete; no es hora decente de andar
de camino; no entraras.

11 E insistiendo yo de nuevo, me responde: Vete,
tii eres un simple y un ignorante; ya no vienes
con nosotros; nosotros somos tantos y tales, que
no te necesitamos.

12 Y yo de nuevo estoy de pie en la puerta y
digo: Por amor de Dios recogedme esta noche.

13 Y él responde: No lo haré.

14 Vete al lugar de los Cruciferos y pide alli.

15 Te digo que, si hubiere tenido paciencia y
no me hubiere alterado, que en esto esta la
verdadera alegria y la verdadera virtud y la
salvacién del alma.



Summum Supremum Sanctuarium
Programa de Retiros 2020

“Ua accidn, libre de dualicmo
mental, produce el decpertar de la

. 3 ”
conciencia.

Samael Aun Weor

fechas de retires

25 4 26 de eners

22 4 23 de febrers
21422 dema/zg& e

Deé8 al13
245;,254@
21422 de
24 de diciembre

szummo@hotmail.com - 450-883-9250



g, N
; N

\

\

laton introduce una
disyuntiva mayuscu-
la: Dado que una tal

separaciéon del cuerpo solo se
produce tras la muerte biol6-
gica, una de dos; “o es de todo
punto imposible adquirir la
sabiduria, o solo es posible
cuando hayamos muerto, pues
es entonces cuando el alma se
queda sola en si misma’” libe-
rada de la carcel del cuerpo-
mente (Fedon 66 a).

Sin embargo, Platén apunta
una tercera opcién que deno-
mina el método de purificacion
del pensamiento (Fedén 67 c) y
que expresamente declara re-
tomar lo que cierta “tradicion
viene diciendo desde antiguo”




<Y Aureo hlorecer

y que consiste en “separar el alma lo mds
posible del cuerpo y el acostumbrarla a con-
centrarse y a recogerse en si misma, retirdn-
dose de todas las partes del cuerpo, y vivien-
do tanto en el presente como después sola
en si misma, desligada del cuerpo como de
una atadura” (Fedén 67 ¢). En otro momento
insiste en que: “es muy posible que quienes
nos instituyeron los misterios no hayan sido
hombres mediocres, sino que estuvieron en
lo cierto al decir desde antiguo, de un modo

36 -

enigmatico” que la purificacion mediante la
iniciacién era un bien para el hombre (Feddn
69 c¢). Esta tercera opcién es lo que Platon,
por boca de Sécrates, califica de muerte en
vida o muerte filoséfica.

Dado que los filésofos aspiran a la sabidu-
ria y esta solo se alcanza totalmente desli-
gando el alma del cuerpo, toda separaciéon
momentanea y parcial que se alcance en
esta vida por la purificacion del pensamien-
to equivale a un anticipo del mas alla. De
ahi se deduce que filosofar es una prepara-
cién para la muerte.

Macrobio, en su Comentario al suefio de
Escipion confirma que “Platén conocié dos
muertes del hombre... el hombre muere
cuando el alma deja el cuerpo, disuelto por
la ley natural. Pero también se dice que
muere cuando el alma, todavia adherida al
cuerpo, desprecia, instruida por la filosofia,
las atracciones corpéreas y se despoja de las
dulces insidias de los deseos y de todas las
demas pasiones”. Esta es la muerte que, se-
gun Platén, debian buscar los sabios” [I, 13,
5-6]. En efecto, indica Socrates que “los filo-
sofos se ejercitan para morir”, entendiendo
por ello no algo que es “motivo de espanto”
(Fedoén 67 e.), sino de profunda dicha y gozo
porque consiste en una experiencia anticipa-
da de la vida que nos aguarda en el més alla.
En otro momento, Platén precisa una de las
caracteristicas de tal muerte filoséfica.

Ejercitarse en la filosofia supone prepararse
para la muerte de la individualidad, porque
la contemplacion, como fin de la filosofia, es
esencialmente una visién que trasciende la
individualidad y se situa en la perspectiva
de la universalidad y la objetividad. Consiste
en el anonadamiento del sujeto como entidad
separada del mundo y en continua lucha
por acumular y apropiarse de objetos.
Cuando la relacién de dualidad sujeto-objeto
queda trascendida, acontece otra forma de
conocimiento que desborda las fronteras
ordinarias. Es el conocimiento inmediato

o contemplativo. La contemplacidn,
en efecto, implica el paso desde
una visién dominada por la



Sl miétodo pata pzmz’”}'mr el pensamtiento seguin Shlatin

individualidad a una visién regida por la
universalidad del pensamiento puro. Por
tanto, la vida basada en las emociones y
pensamientos individuales es una forma
imperfecta e incluso mezquina de existencia
sl se compara con la vida contemplativa
porque: “es lo mds opuesto a un alma que
haya de suspirar siempre por la totalidad y la
universalidad de lo divino y de lo humano...
Y aquel espiritu al que corresponde la
contemplacion sublime de la totalidad del
tiempo y de la realidad. ;Piensas que puede
creer que la vida humana es gran cosa?”
(Republica 486 a).

Volvamos a la pregunta inicial: ;Cémo
desembarazarnos del cuerpo? Platén
contesta inequivocamente que mediante
la purificacion del pensamiento. Tal puri-
ficacién consiste en “la moderacién, la
valentia, la justicia... no dejarse excitar
por los deseos, sino mostrarse indiferente
y mesurado ante ellos” (Fedon 68 c¢) pues,
al igual que tras la muerte biolégica se
produce una separacion del cuerpo durante
el viaje péstumo del alma «al borde del rio
de la indiferencia (Ameles), cuyas aguas
ningun recipiente retiene» (La Republica X,
521 a), la muerte filoséfica (equivalente a
la muerte iniciatica de los ritos mistéricos)
tiene lugar conforme se produce el desapego
o indiferencia a los objetos sensibles.

Ahora bien, esa purificacion del pensa-
miento también requiere de una practica
meditativa muy concreta por la que el
pensamiento queda concentrado en si mismo,
unificado o desprendido de toda distraccién.
Este estado es momentaneamente inducido
por el poder del intelecto durante aquellas
practicas meditativas que tienen por objetivo
la desconexion de los sentidos como paso
previo a la experiencia de la Unidad: “Asi
pues, la realidad que realmente es sin color,
sin figuras, intangible; aquella que solo
puede ser contemplada por el piloto del alma.
El intelecto posee ante los ojos un saber, que
no es aquel al que esta vinculado el devenir,
que tampoco es aquel que se diversifica con
la diversidad de los objetos a los que el saber
se aplica y a los cuales, en nuestra presente

existencia, damos el nombre de seres, sino el
saber que se aplica a lo que es realmente una
realidad” (Fedro 247 d-e).

Por tanto, la purificacion del pensamiento,
segun Sécrates y Platén, implica:

1° Un proceso de moderacién o desapego
terrenal que facilite la resignaciéon de los
sentidos a fin de que pueda “el alma retirarse
de éstos y no usar de ellos” y

2° Un método de concentracién del pensa-
miento en si mismo por el que el alma “debe
recogerse y concentrarse en si misma, Sin
confiar en nada mds que en si sola, en lo que
ella en si y de por si capte con el pensamiento
como realidad en si y de por si” (Fedon 83 a).

De esta manera, la meditacion es mas pura
en la medida en que “se fuera a cada cosa
tan solo con el mero pensamiento, sin servirse
de la vista en el reflexionar y sin arrastrar
ningun otro sentido en su meditacion, Sino
que empleando el mero pensamiento en si
mismo, en toda su pureza, intentara dar
caza a cada una de las realidades, sola, en
si misma y en toda su pureza, tras haberse
liberado, en todo lo posible, de los ojos, de
los oidos y, por asi decirlo, de todo el cuerpo,
convencido de que éste perturba el alma y no
la permite entrar en posesion de la verdad y
de la sabiduria” (Feddn 66 a).

Se trata, en definitiva, de «separar el alma
lo mas posible del cuerpo y acostumbrarla
a concentrarse y a recogerse en si misma,
retirandose de todas las partes del cuerpo»
(Fedon 67 c).

He aqui, por tanto, sintetizado, el método
de purificacién del pensamiento que culmina
en la contemplacion:

- desligar el alma de las ataduras del cuerpo.

- retirar la atencién del alma de todas las
partes del cuerpo.

- concentrarse y recogerse en si misma.

Porfirio resumia aun mas la tradicién
platénica contemplativa cuando la dividia en

- 37




dos ejercicios (meletai): alejar el pensamiento
de todo lo mortal y sensible, y por otra parte
entregarse a la meditacién del intelecto (De
abstinencia 1. 30).

(En qué consiste pensarse a si mismo?
Cuando Platén y los miembros de su
Academia se refieren a las facultades y
operaciones del intelecto como piloto del
Alma, no se estdn refiriendo tunicamente a
la actividad reflexiva, racional o pensante.
Desde el punto de vista de la contemplacién
del Ser, se estian refiriendo, en ultima
instancia, a una facultad que es superior
a todas y que trasciende el pensamiento
individual. Proclo denominaba a esta
facultad superior al entendimiento, la flor
del Ser, gracias a la cual se podia alcanzar
el éxtasis y el conocimiento del Uno por
experiencia directa. Es esa facultad la
que permite un conocimiento directo de la
realidad porque trasciende o desborda la
aparente consistencia o individualidad de
los objetos.

El sujeto comprende, abarca y conoce
todo en todo o, si se quiere expresarlo en
términos misticos, nada en nada, porque
no hay sujeto que conozca objeto alguno
dado que el sujeto es el objeto, es decir, el
sujeto es el todo-nada. Por eso, el método
platénico no permite pensar en objetos

durante la auténtica contemplacién porque



é/ método paca pzzriyj)’mr el /mmmm’pmo mgljn &)/ﬂto’n

el Uno, el Ser, ni es accesible mediante esta
forma de pensamiento ni por ninguno de los
sentidos.

(Puede precisarse un poco mas a qué
proceso de purificacién del pensamiento
se refiere Platéon cuando recomienda
al contemplativo desprenderse de las
percepciones sensoriales? Ciertamente,
cuando el meditador se priva de toda
informacién sensorial queda entonces a
merced de su propio flujo mental. Esta es una
situaciéon aparentemente incontrolable pues
la experiencia directa parece demostrar que
es 1mposible aplacar o deshacer el torrente
de los pensamientos. Incluso el mero hecho
de intentarlo parece fortalecerlos mas aun,
con lo que todos nuestros intentos parecen
abocados a caer en ese auténtico cenagal del
que hablaba el orfismo, constituido de inercia
mental. Entonces ;como algo tan cadtico
como la propia corriente de pensamientos
puede dar paso a la contemplaciéon? Platén
aclara que, en tal situacién, “tras haberse
desembarazado lo mds posible de sus ojos,
de sus oidos y del cuerpo entero, puesto que
es el que turba el alma y le impide alcanzar
la verdad y el pensamiento puro cada vez
que el alma comercia con él”, la forma de
culminar el desapego a los pensamientos,
es decir, alcanzar lo que él mismo denomina
el pensamiento puro, radica en concentrarse
“por medio del pensamiento en si mismo y
por si mismo, sin ninguna mezcla de nada”
(Fedon 66 a). Es decir, la vision mistica
0 unitiva parece implicar, en un primer
momento, un sujeto que conoce como objeto
al propio sujeto.

Sin embargo, en ultima instancia, esta
accién de un sujeto conociéndose a si mismo
o pensandose a si mismo, no es tampoco
una verdadera accién porque la auténtica
contemplacion no es accion de pensar
sino una forma diferente y superior de
conocimiento directo que podria calificarse
de intuitiva. Platon denomina pensamiento
puro a un estado supraindividual en el que
el sujeto, al pensarse a si mismo, se enroca y
agota como sujeto y como objeto. Al pensarse
a sl mismo con una concentracién constante

y sostenida, el sujeto, convertido en objeto
de su propia atencién, acaba diluido y
trascendido dando paso a una forma
superior de conocimiento unitivo o no dual; el
conocimiento puro o contemplativo. Solo alli
hay verdadera paz y felicidad porque no hay
un sujeto que se atribuya ninguna acciéon ni
reclame la posesion o autoria de nada. Alli
se produce un conocimiento o visién directa
del Ser libre de las ataduras y mediacién del
cuerpo y de los sentidos.

Se trata «del gozo de conocer la verdad
tal como es» (Republica I1X, 581 e), es decir,
conocer no por mediaciéon de los d6rganos
sensoriales, sino por un conocimiento
directo o inmediato que implica la ausencia,
disolucién o “muerte” del sujeto como
entidad individual. Se trata, en definitiva,
de la “buena muerte” del que ha abrazado
la vida filos6fica. De ahi que «el gozo que
proporciona la contemplacion del Ser solo lo
puede gustar el filésofo» (Repiiblica IX, 582 c).

- 39




o 2 - E . "9 4 4 . g 5 h : : ' ;
e e i 5 " A TG

‘dependientes de la Sede Mundial Institucio Gnés.tig:asﬁ

&
3
t

3 2
s

_mdecarrillo@yaho.o‘.eom

7?;'; b N

&
S RTL G R




@w&&é&w&& edlowclisad
| el Corsciente
e J/&O&@dx&é&/&f&

Carl Gustav Jung

a psicologia no es magia negra; es una ciencia: la ciencia

de la conciencia y de sus datos; es, también, la ciencia
del inconsciente, pero sélo en segundo lugar, pues el inconsciente
no es directamente asequible, precisamente porque es incons-
ciente.

Es cierto que hay personas que no temen afirmar: «El incons-
ciente carece de secretos para mi; le conozco como a la palma
de mi mano.» Yo les respondo: «Usted quiza ha recorrido todo
su consciente, pero su inconsciente lo desconoce completamente,
pues el inconsciente es en verdad inconsciente; es, precisa-
mente, aquello de lo que no estamos informados.»

No olvidemos este preambulo; pues el término de «inconscien-
te» se utiliza con despreocupacién, hablando, por ejemplo, de
datos inconscientes, de ideas, imagenes, fantasias inconscien-
tes, etc. Es ésta una deplorable costumbre verbal. Cada corpo-
racion, como sabemos, tiene sus abreviaturas, su jerga. No se




Gl SAurco Eplorecer

me reproche, pues, si llego a hablarles de
una representacion imaginativa inconcien-
te. Con todo rigor habria que decir una
representaciéon imaginativa que ha sido in-
consciente; pues el inconsciente deposita en
las playas de la conciencia una multitud de
aportaciones, y cuando se les llama «incons-
cientes», no se hace sino designar su origen.

Todo aquello de lo que somos conscientes
es, naturalmente, asociado al yo por inter-
medio de la conciencia. El inconsciente, en
cambio, no nos es directamente asequible;
es preciso recurrir a métodos especiales
que transfieren a la conciencia los conteni-
dos inconscientes.

La psique inconsciente es de una natura-
leza enteramente desconocida; sus produc-
tos son expresados siempre por la conciencia
en términos de conciencia, esto es todo lo
que podemos hacer; no podemos pasar de
aqui y debemos tener siempre presentes es-
tas circunstancias en nuestra mente como
ultimo criterio de nuestro juicio, cuando
tratemos de inferir, de la calidad particular
de los productos del inconsciente, la natura-
leza de aquello de lo que deben haber salido.

Cuando nos preguntamos por la natura-
leza de la conciencia, el hecho —maravilla
entre maravillas— que mas profundamen-
te nos impresiona es que apenas se produ-
ce un acontecimiento en el cosmos, se crea
simultaneamente y se desarrolla paralela-
mente una imagen de él en nosotros, con-
virtiéndose asi en consciente.

La conciencia no es continua. Es cierto
que se habla de la continuidad de la con-
clencia, pero, en realidad, esta continuidad
no existe y la impresiéon que nos la hace
sentir es consecuencia del recuerdo.

La conciencia es intermitente, disconti-
nua. Si se suman las fases conscientes de
una vida humana obtendremos la mitad o
los dos tercios de su duracidén total; el resto
esta formado de vida inconsciente: duran-
te la noche estamos entregados al sueno, y
durante la jornada son numerosas también

42 .

las horas en las que no se es consciente mas
que a medias o en una tercera parte.

En el fondo son pocos los momentos en
los que se es realmente consciente, en
los que la conciencia alcanza un cier-
to nivel y una cierta intensidad. Lo que
se manifiesta en los suefios no es mas que
un despreciable residuo de conciencia; en
los suenos tenemos un papel esencialmente
pasivo: los sufrimos.

El inconsciente, en cambio, es un estado
constante, duradero, que, en su esencia, se
perpetua semejante a si mismo; su continui-
dad es estable, cosa que no se puede preten-
der del consciente.

A veces la actividad consciente cae en
cierto modo por debajo de cero y desaparece
en el inconsciente, donde contintia bajo for-
ma de actividad inconsciente. Cuando nues-
tra conciencia presenta su nivel habitual o
incluso cuando alcanza una agudeza par-
ticular, el inconsciente no por ello deja de
proseguir su actividad, es decir, su suerno
perpetuo.

Mientras escuchamos, hablamos o leemos,
nuestro inconsciente contintia funcionando, aun-
que no percibamos nada.

Con la ayuda de métodos apropiados se pue-
de demostrar que el inconsciente teje perpe-

tuamente un vasto sueno que, imperturbable,
sigue su camino por debajo de la conciencia,
emergiendo a veces durante la noche en un sue-
fno o causando durante la jornada singulares y
pequenhas perturbaciones.

Ciertas personas, dotadas de una pode-
rosa intuicién y de la facultad de percibir
sus procesos interiores, o al menos de pre-
sentirlos, cuentan que pueden también ob-
servar fragmentos de tal suefio en estado
de vigilia, bajo forma de ideas repentinas,
de imaginaciones, infimas parcelas que no
consienten que se las restablezca en su con-



junto continuo; se puede mostrar que estas
briznas se revelan durante la vida diurna
por sintomas, perturbaciones del lenguaje,
actos fallidos y que todas estas perturba-
clones tienen entre si secretas relaciones, a
manera de raices subterraneas entrelaza-
das. No siendo los contenidos del inconscien-
te como los del consciente inmediatamente
asequibles, necesitamos dividirlos en tres
clases:

1. Contenidos inconscientes asequibles.

2. Contenidos inconscientes mediatamen-
te asequibles.

3. Contenidos inconscientes inasequibles.

1. Los contenidos inconscientes asequi-
bles estan hechos de elementos de los que
podriamos tener también conciencia, aun-
que, en general, no la tengamos. Asi, por
ejemplo, no tenemos de un modo claro con-
ciencia de la posicion de nuestro cuerpo en
el espacio, de ciertos gestos o de ciertas ex-
presiones de nuestro rostro, etc., sin que, no
obstante, nada nos lo impida (ciertas perso-
nas, sin embargo, experimentan mas difi-
cultades para ello que otras).

Hay también una multitud de cosas que
efectuamos inconscientemente. Si yo le pre-
gunto, por ejemplo, a cuantas personas se
ha encontrado usted por la calle hoy o a
cuantas ha evitado, usted no es capaz de
darme una respuesta, pues no ha prestado
atencion y no puede acordarse de ello. De
todos es conocido el caso de la persona que
saca su reloj de bolsillo, lo mira y se lo vuel-
ve a guardar. Si un momento después, se le
pregunta la hora, tiene que volver a mirar
el reloj, pues todos aquellos gestos los ha he-
cho sin darse cuenta y no ha adquirido un
conocimiento consciente del tiempo transcu-
rrido. La orientacién en el tiempo, sin em-
bargo, revela una continuidad inconsciente;
a menudo tenemos un sentido preciso del
tiempo transcurrido, incluso durmiendo y

ééum'i(mm Yy esteucturas del consciente e inconsciente

sin ayuda de ningin medio consciente. Gra-
cias a la hipnosis se puede hacer, por ejem-
plo, la experiencia siguiente: se sugiere a la
persona hipnotizada que cuente los segun-
dos a partir de un momento dado; el sujeto,
despierto, los cuenta sin percatarse de ello;
si se le hace dormir durante ciertos interva-
los y se le pregunta luego cuantos segundos
han transcurrido, es capaz de responder el
ndmero exacto.

Ademas, esta también la masa de objetos
y de acontecimientos de nuestra vida que
han caido normalmente en el olvido, de los
que no tenemos conciencia en un momento
dado, pero que nos son asequibles en todo
momento por poco que concentremos sobre
ellos nuestra atencion.

2. Los contenidos inconscientes media-
tamente asequibles son ya mas coriaceos.
Sin duda, a todo el mundo le ha ocurrido
alguna vez, por ejemplo, conocer el nombre
de una persona y no poderlo recordar; como
suele decirse, se le tiene «en la punta de la
lengua», sin lograr, no obstante, pronun-
ciarlo: de momento es inasequible. Con la
ayuda de pequenos recursos se consigue ca-
zar al fin el nombre huidizo. O bien se hace
un nudo en el panuelo para recordar al ver-
lo que se ha olvidado tal o cual cosa, lo que
constituye ya un recuerdo mediato.

Hechos analogos pueden producirse tam-
bién espontaneamente. He aqui un ejemplo:
un psicologo se pasea por el campo y pasa
ante una granja. Continlia su paseo, pero,
de pronto, se siente asaltado por recuerdos
de infancia tan intensos que se imponen a
su atencion; sorprendido, se pregunta: «;Por
qué me he ido de pronto a pensamientos de
esa época? ;Cuando empezd esto?» Remon-
tando el curso de sus pensamientos acude
a su mente que los recuerdos infantiles co-
menzaron a surgir en él aproximadamente
unos cinco minutos antes, al pasar por de-
lante de la granja. Vuelve, pues, sobre sus
pasos para buscar el posible motivo de sus

- 43




B

Gl SAurco Eplorecer

reminiscencias. Al acercarse de nuevo a la
granja percibe un olor muy especial, el de
un criadero de ocas, olor que estaba aso-
ciado a sus primeros anos y del que habia
conservado el recuerdo. Al pasar la prime-
ra vez lo habia respirado sin darse cuenta;
pero el olor no dejé por ello de actuar sobre
su inconsciente, que empezé a elaborar re-
cuerdos de sus primeros anos. Se trataba,
pues, de un contenido mediatamente ase-
quible.

3. Pasemos a los contenidos inconscien-
tes inasequibles. Pueden existir en nimero
indeterminado, pues ignoramos la ampli-
tud que puede alcanzar el inconsciente, asi
como la posible riqueza de sus contenidos.
Sabemos que ciertos vestigios, de los que
podriamos, a decir verdad, acordarnos, son
inconscientes en nosotros, tales como las re-
miniscencias de la vida infantil, pues re-
cordamos, si, una multitud de incidentes
de nuestra vida de nifos, pero también ol-
vidamos mucho: hasta la edad de cinco o
sels anos—y para ciertas personas hasta la
edad de diez e incluso de quince anos— la
infancia esta cubierta por una densa oscu-

ridad.

Hay sujetos, como, por ejemplo, Spitteler,
capaces de acordarse de suenos que se re-
montan a su segundo ano; sin embargo, in-
cluso cuando los recuerdos de la infancia
se remontan a edades muy tempranas, los
largos tramos de existencia vivida que se
intercalan entre ellos han naufragado sin
dejar rastros. La conciencia infantil, con-
siderada retrospectivamente, se parece a
un archipiélago de imagenes aisladas que
emergen de las aguas.

Hay, también, en el hombre sintomas neu-
réticos que indican la presencia de conteni-
dos inconscientes y que el sujeto no puede
precisar ni definir.

Hay incluso estados en los que se es presa
de sensaciones, de humores, de una tonali-
dad muy determinada, pero dificiles de des-

44 .

cribir, pues hunden sus raices en las esferas
que estan fuera del alcance de la conciencia.

Hay en el inconsciente, ademas, aconte-
cimientos totalmente inaccesibles en un
momento dado, por la buena razon de que
no han sido nunca todavia conscientes: las
1deas creadoras, por ejemplo, que brotan en
nuestro espiritu de forma inesperada y que,
previamente, no estaban todavia adscritas
de modo alguno a nuestro consciente; ca-
reciamos de relaciones con ellas y por ello
dormitaban encerradas en la ganga del in-
consciente, como siguen haciéndolo sus her-
manas.

Citemos también percepciones mas sutiles
todavia, los presentimientos y las intuicio-
nes: poco antes de que estallara la guerra
de 1914, numerosas personas tuvieron pre-
sentimientos singulares, estados afectivos
que las dejaban atoénitas, al no existir to-
davia la realidad a la que habia que ads-
cribirlos.

La conciencia es, por naturaleza, una es-
pecie de capa superficial, de epidermis flo-
tante sobre el inconsciente, que se extiende
en las profundidades, como un vasto océano
de una continuidad perfecta. Kant lo habia
presentido: para él, el inconsciente es el do-
minio de las representaciones oscuras que
constituyen la mitad de un mundo.

Si juntamos el consciente y el inconscien-
te, abarcamos casi todo el dominio de la
psicologia. La conciencia se caracteriza por
una clerta estrechez; se habla de la estre-
chez de la conciencia, por alusién al hecho
de que no puede abarcar simultaneamen-
te sino un pequeno numero de representa-
ciones. He encontrado un caso que ilustra
perfectamente este hecho: a una paciente
que sufria una neurosis obsesiva se le habia
metido en la cabeza que tenia que interpre-
tar al piano dos melodias a la vez y se mar-
tirizaba con este ejercicio hasta que le daba
un sincope. Este caso demuestra lo poco ca-
paces que somos de mantener a la par dos
representaciones en la conciencia.



La conciencia es una especie de érgano de
percepcion y de orientacién dirigido, en pri-
mer lugar, hacia el mundo ambiente. Esta
localizada en los hemisferios cerebrales, de
los que es una de las funciones, mientras
que el resto de la psique, segin toda pro-
babilidad, no esta localizado en los hemis-
ferios cerebrales, sino en algun otro lugar.

Lo mejor para persuadirse de ello es ha-
blar con primitivos. Tuve una vez una con-
versacién con un jefe de indios pueblos,
cuya confianza me habia ganado diciéndole
que yo era también de una tribu dedicada
a la cria de ganado, pero que no vivia en
el continente americano. Me hablé con toda
franqueza de las particularidades de los
americanos y me dijo cosas muy interesan-
tes, validas también para los europeos. He
aqui el punto culminante de nuestra con-
versacion:

—Los americanos estan locos.

—Pero, {por qué?

—Dicen que piensan con la cabeza!
—¢Y no es asi?

—;Claro que no: se piensa con el corazon!

Para este hombre la conciencia inten-
sa esta formada de la intensidad del sen-
timiento, o, en términos cientificos, llama
psique a lo que afecta al corazon.

Los miembros de ciertas tribus negras
primitivas pretenden que el pensamiento
tiene su asiento en el vientre; son tan pri-
mitivos e inconscientes que sélo la activi-
dad psiquica que les afecta a las entranas
llega hasta su conciencia y es considerada
como expresion de la psique. Asi, cuando
algo les estomaga, «les muele el higado» o
les crea ciertos trastornos funcionales del
abdomen, lo perciben y concluyen de ello
que es ahi, en el abdomen, donde esta lo-
calizada la psique. Esto esta también en el
origen de ciertos sistemas hindues de me-
ditacién, muy curiosos, que presentan una

chunm'(mm Yy esteucturas del consciente e inconsciente

serie de escalones que comienzan en la re-
gién de la vesicula (las primerisimas ma-
nifestaciones psiquicas han sido percibidas
en relacién con trastornos de la vesicula) y
que culminan en la cabeza, tras haber fran-
queado las etapas del estobmago, del corazéon
y del cuello.

Para nosotros, la conciencia esté localiza-
da en el cerebro. Pero la conciencia no es
toda la psique; la psique es todo el cuerpo y
cuyo centro, filogenéticamente, no estaba en
la cabeza, sino en el vientre, en su amasijo
de ganglios. Estos ultimos constituyen sin
duda la base original de la entidad psiquica,
mientras que los hemisferios cerebrales han
contribuido esencialmente a la elaboracion
de la conciencia, cuya localizacién indica
ya que constituye una funcién perceptiva,
un 6rgano de percepcion. En efecto, todos
los nervios sensoriales principales termi-
nan en el cerebro, donde son registradas y
agrupadas las comunicaciones enviadas por
la superficie sensorial. Por consiguiente, es
historicamente comprensible que la psico-
logia en tanto que ciencia, cuyos comienzos
se remontan a los siglos XVII y XVIII, haya
comenzado por interesarse por las percep-
ciones de los sentidos y que los psicologos
hayan empezado por hacer derivar la con-
ciencia de los sentidos, como si aquélla no
consistiera sino en datos sensoriales.

Toda la psicologia cientifica, en sus co-
mienzos, esta basada en las sensaciones, y
vemos que esto perdura hasta en pleno si-
glo XIX; la concepcion central que de ello
resulta, a saber, la primacia de los senti-
dos y de la conciencia, continiia hasta cierto
punto dominando aun en nuestros dias; por
ejemplo, en la obra de Freud, cuya teoria
hace derivar el inconsciente del consciente.
De hecho, las cosas se presentan de forma
esencialmente diferente; siendo las funcio-
nes psiquicas originarias estrechamente so-
lidarias del sistema nervioso simpatico, yo
diria mas bien que el elemento primero es,
evidentemente, el inconsciente, del que poco
a poco se desprende la conciencia.

- 45




: ?j <Y @éuzeo Ehlorecer

percibimos a nosotros mismos con mayor
intensidad. Por ello no es improbable
pensar que la conciencia originaria surgio
durante un afecto; un golpe en la cara, por
ejemplo, podria ser el origen de las primeras

,Qué es la conciencia?

Ser consciente es percibir y reconocer el mun-
do exterior, asi como al propio ser en sus rela-
ciones con este mundo exterior.

,Qué es este «si mismo»?

Es, ante todo, el centro de la conciencia,
el yo. Cuando un objeto no es susceptible
de ser asociado al yo, cuando no existe un
puente que una el objeto con el yo, el objeto
es inconsciente; es decir, que para aquél
es como sl no existiera. Por consiguiente,
se puede definir la conciencia como una
relacion psiquica con un hecho central
llamado el yo®

JQué es el yo?

El yo es una magnitud infinitamente compleja,
algo como una condensacion y un amontona-

miento de datos y de sensaciones;

en él figura, en primer lugar, la percepcion de
la posicién que ocupa el cuerpo en el espacio,
las de frio, calor, hambre, etcétera, y luego
la percepcién de estados afectivos (jestoy
excitado o tranquilo?, ;me es agradable o
desagradable tal cosa?, etc.); el yo implica,
ademdads, una masa enorme de recuerdos: si
manana yo me despertara sin recuerdos,
no sabria quién soy. Necesito disponer de
un tesoro, de un fondo de recuerdos, que
son como relaciones o notas que informan
sobre lo que fue. No podria haber conciencia
sin todo esto. Sin embargo, el elemento
esencial parece ser el estado afectivo:
cuando estamos dominados por un afecto
es cuando tomamos conciencia de nosotros
mismos con mayor agudeza, cuando nos

reflexiones del individuo sobre si mismo.

Hay gran nimero de seres que no son
sino parcialmente conscientes; incluso
entre los europeos, muy civilizados, se
encuentra un numero importante de sujetos
anormalmente inconscientes, para los que
una gran parte de la vida transcurre de
forma inconsciente. Saben lo que les pasa,
pero sélo imperfectamente se representan lo
que hacen y lo que dicen. Son incapaces de
percatarse del alcance de sus acciones; jqué
es, en definitiva, lo que les hace conscientes?
Si1 sobreviene un hecho inesperado o chocan
con alguna costumbre o con algtn héabito
firmemente establecido, y si esta colision
provoca fatales consecuencias, la luz se
hara en su espiritu, iluminando los motivos
de su accién, haciéndoles sobresaltarse y
convertirse en conscientes. Muchos sujetos
no llegan a ser conscientes sino de esta
forma, pues el yo sblo es intensamente
consciente en el curso de momentos
afectivos de esta naturaleza.

Del mismo modo los animales sacan
ensefianzas, sobre todo de los estados
afectivos; cuando, por ejemplo, un animal
ha comido algo bueno o cuando ha recibido
un golpe, queda en él una impresion que
le deja huella y que crea, amalgamandose
con las otras experiencias de la misma
naturaleza, una cierta continuidad. Por esta
razon es preciso considerar que también los
animales, en cierto sentido, tienen un yo.
Como se ve, este yo previo es una condicién
sine qua non de toda conciencia.

Dentro de esta relacién es importante ser
egoista o egocéntrico, al objeto de la toma de
conciencia de si mismo. El egoismo, hasta
un cierto grado, es una pura necesidad.
Sin este poderoso impulso fundamental no
podriamos mantener nuestra conciencia

(1) - Hay conciencia atrapada en el interior del «si mismo», dentro de cada yo.

46 -



y volveriamos a caer en un estado
crepuscular. Dificilmente nos hacemos una
idea de ello, pero observen a un primitivo
y constataran que, si no es animado por
algin acon-tecimiento, nada se produce
en él; permanece sentado durante horas
en una inercia total; si le preguntamos en
qué piensa, se ofende, pues pensar es a sus
ojos el privilegio de los locos. No hay, pues,
motivos para suponer que en él se agite un
pensamiento; sin embargo, su estado esta
asimismo muy lejos de ser un estado de
reposo absoluto; el inconsciente ejerce en
¢l una actividad vivaz, de la que pueden
brotar ideas repentinas e interesantes, pues
el primitivo es un maestro en el «arte» de
dejar hablar a su inconsciente y de prestarle
una fina atencién.

@rzzmci(mes Yy estructuras del consciente e inconsciente

mos excluir todo lo que sea susceptible
de perturbar su percepciéon. Debemos
ser todo ojos y oidos, pero no hacer nada
ni tolerar tampoco la menor intromision:
guardémonos, por ejemplo, de reflexionar
sobre el origen de la excitacién sensorial.
No debemos saber nada sobre él; de no ser
asi, nuestra percepciéon seria de antemano
sofisticada, desfigurada, incluso reprimida.
Cuando, por ejemplo, un espectaculo cauti-
va nuestra atencion, nos olvidamos de escu-
char y a la inversa. La sensacién, para ser
pura y viva, no debe incluir ningun juicio,
ni ser influenciada o dirigida; debe ser irra-
cional.

Una segunda funcién nos dice, una vez
que la sensacion ha constatado la presencia
de un objeto en el espacio en el que nos en-

contramos, lo que este objeto es. Este acto,
esta funcién de conocimiento es, en un pla-
no primitivo, lo que se llama el pensamien-
to. Este es una funcién racional: juzga,
excluye; es su tarea primordial; a él le co-

La conciencia, érgano de orientacion, utiliza ciertas
funciones para orientarse en el espacio exterior, en
su ambiente.

Tiene a su cargo, ademds, la orientacion en el
espacio interior; volveremos sobre esto.

En el espacio exterior figuran objetos que
son manifiestamente diferentes de nosotros
mismos. Para percibir este mundo de
objetos y para orientarnos en él, utilizamos
sobre todo las impresiones sensoriales. No
hablaré en lo que sigue de las impresiones
sensoriales tomadas una a una; las retino
bajo la rdbrica de «la sensacién», que las
engloba a todas.

La sensacién nos indica, por ejemplo, si
el espacio en el que nos encontramos esta
vacio o si figura en él algiin objeto, si el ob-
jeto esta en estado de reposo o si se mueve.
La sensacion, en tanto que funcién psiqui-
ca, es por esencia irracional. ;Por qué? Lo
vamos a comprender. Si deseamos percibir
una sensacién en forma todo lo espontanea
y pura que sea posible, debemos prescindir
de toda prevision respecto a lo que vamos
a percibir, pues, en general, esta prevision
perjudicaria ya a la sensacion futura. Si
desearnos experimentar una sensacion
y nada mas que una sensacion, debe-

rresponde precisar lo que una cosa es. Debe
aprehender su especificidad, diferenciarla
de lo que no es, cosa que es una funcion ra-
cional.

Una vez que hemos constatado la presen-
cia de un objeto en nuestra proximidad y
que nos hemos enterado de que es esto o
aquello, nuestras informaciones se limitan
todavia a la impresion sentida en el momen-
to presente. Ahora bien, este dato actual,
instantaneo, tiene un pasado y un futuro.
Ha sido y devendra. Representa, pues, en
ese instante, una fase de un proceso de me-
tamorfosis, pues a la larga nada es, todo se
transforma. Por consiguiente, la cosa cuya
existencia actual hemos constatado posee
rasgos que denotan el pasado y hacen pre-
sentir el futuro. Estos rasgos, sin embar-
g0, no estan incorporados a la forma actual;
sélo prestan a ésta una atmoésfera que flota
y la rodea. Sin duda, también aqui los sen-
tidos pueden sernos de alguna utilidad, y
el pensamiento, asimismo, puede realizar
clertas constataciones; pero, ademas, tene-

- 47



Gl SAurco Ehlorecer

mos el dominio de las suposiciones, de los
presentimientos, de las «impresiones va-
gas», como las llamamos.

Tenemos cierto olfato para el origen de las
cosas y presentimos su evolucion, su deve-
nir futuro: esta es la esfera de la intuicion.
La intuicién es una funcién que, normal-
mente, se emplea poco, tanto mas cuanto
se vive una vida regular, entre cuatro pa-
redes, forzada a un trabajo rutinario. Pero
s1 uno se ocupa de la bolsa o vive en el Afri-
ca central, emplea sus hunches @ con toda
naturalidad. No podemos, por ejemplo, pre-
ver si a la vuelta de un matorral nos vamos
a encontrar con un tigre o un rinoceronte,
pero si podemos tener un hunche que quiza
nos salve la vida.

La gente que vive expuesta a las condi-
ciones naturales, hacen un gran uso de la
intuicién; también la utilizan todos aquellos
que arriesgan algo en un dominio descono-
cido, que son pioneros de una u otra forma:
los inventores, los jueces, etcétera. En cuan-
to uno se encuentra en presencia de condi-
ciones nuevas, todavia virgenes de valores
y de conceptos establecidos, se depende de
esta facultad de intuicion.

Tras haber constatado las cosas en su ob-
jetividad, no debemos perder de vista que
no son unicas en el universo; también noso-
tros estamos incluidos en él. Entre la cosa
y yo o entre mi mismo y la cosa hay rela-
ciones, lazos; de una u otra forma “yo” soy
afectado por todos los objetos, agradables o
desagradables, interesantes o repugnantes,
deseados u odiados por mi: esta es la esfera
del sentimiento. El sentimiento me dicta el
valor que un objeto tiene para mi. Es una
funcién racional que formula un juicio pre-
ciso @, mientras que la intuicion , percep-
cion espontdanea de posibilidades vagas @,
es una funcién irracional.

Provistos de estas cuatro funciones de
orientacion que nos dicen si una cosa exis-

(2) - Hollejo del maiz y de otros cereales -

(3) - E1 V.M. Samael aclaré finalmente que el sentimiento también es el del “yo” y no del Ser.

te, qué es, de donde procede y hacia déonde
tiende, y, en fin, lo que ella representa para
nosotros, estamos ya orientados en nuestro
espacio psiquico. De este modo se encuen-
tran también precisadas las necesidades de
nuestra orientaciéon. En general, podemos
utilizar estas cuatro funciones como quera-
mos: quiero mirar, observar, oir (sensacion);
quiero saber lo que es tal cosa (pensamien-
to), qué valor tiene para mi (sentimiento),
etc. Pero también sabemos por experiencia
que estas mismas funciones son suscep-
tibles de ejercerse automaticamente; por
ejemplo, cuando una sensacién irrumpe en
nuestra pasividad al margen de todo deseo
por parte nuestra o incluso imponiéndose-
nos en contra de nuestra voluntad. Si resue-
na fuera un canonazo, no hay nada que me
haya preparado para oirlo y, sin embargo,
la detonacién me ensordece: la percibo in-
voluntariamente.

Todas estas funciones no se ejercen soélo
en la conciencia, sino también en el incons-
ciente. Si resuena una detonacion mientras
duermo, puedo, quiza, percibirla y amal-
gamarla con un sueno. Soy, entonces, en-
teramente pasivo; de la misma manera,
relaciones y juicios intelectuales o senti-
mentales pueden formarse en el incons-
ciente y desarrollarse involuntariamente
durante el sueno. Nuestras cuatro funcio-
nes primordiales no son, pues, inicamente
patrimonio del consciente; son en si mismas
funciones psiquicas, susceptibles de ejercer-
se sin la participacion de la conciencia.

Estas funciones estan dotadas cada una
de energia especifica; les es inherente una
tension energética que preside su actividad;
existe, evidentemente, un gran margen de
variaciones individuales. El caso ideal seria
aquel en que las cuatro funciones estuvie-
ran dotadas de los mismos recursos ener-
géticos; se ejercerian entonces las cuatro en
igual proporcién. Grados de actividad muy

(4) - Entendiendo como presentimiento subjetivo personal, no como la facultad superior de la Intuiciéon

48 -




diferentes en ellas pueden ser el origen de
perturbaciones. Asi, no debemos ni pode-
mos contentarnos con constatar simple-
mente que una cosa existe; nos es preciso
también enterarnos de lo que es, sentir el
valor que tiene para nosotros, olfatear, in-
ducir de dénde procede y hacia qué tiende.
Si una de estas funciones no es empleada,
se desarrolla y se pierde en el inconsciente;
provoca entonces una activacién poco natu-
ral de éste, pues la evolucion humana ha
llegado a un estadio en el que estas fun-
ciones pueden y deben ejercerse en la con-
ciencia. En la mayoria de las personas, una
de las funciones es ejercida, desarrollada y
diferenciada con predilecciéon, en detrimen-
to de las otras, que vegetan en una incons-
clencia mas o menos vasta, lo que provoca
en estos sujetos una unilateralidad sin-
gular. Subrayemos, por otra parte, que no
es posible hacer simultaneamente a todas

@(zzmcz'(mes Yy estructucas del consciente e inconsciente

las funciones conscientes en alto grado ni
diferenciarlas todas a la vez. En general,
solemos dar la preferencia a una de las fun-
ciones; probablemente porque nuestras ap-
titudes, nuestra diferenciacion cerebral o la
energia de que disponemos no bastan para
proveer igualmente a las cuatro funciones a
la vez. De ello resultan diferenciaciones sin-
gulares y especificas de la psique humana.

La energia propia, inherente a una de las
funciones en ejercicio, puede ser decuplica-
da, por lo que llamamos la atencién y la vo-
luntad. La atencion no constituye mas que
un aspecto de la voluntad. Podemos aumen-
tar la energia especifica de una funcién por
un acto de voluntad, que nos permite diri-
girla, hacerla exclusiva, adecuando ciertos
registros suyos a expensas de algunas de
las restantes. Asi, en un concierto nos con-
centramos y somos todo oidos. El yo esta
dotado de un poder, de una fuerza creado-




})?! < @éuzm hlorecer

a él y a sus antepasados hasta la séptima
generacion. «Tienes que correr de esta for-
ma», grité el negro somali remedandole me-
diante una danza lo que el indigena tenia
que hacer. E1 hombre, poco a poco, se des-
pertod, sus ojos se iluminaron y esbozé una
ancha sonrisa: habia comprendido. Parti

Conquista tardia de la humanidad, que
llamamos voluntad. Al nivel primitivo, la
voluntad no existe todavia;

el yo no esta hecho sino de instintos, de impulsos
y de reacciones; de la voluntad no ha aparecido to-
davia la menor traza.

También en los animales se encuentra una
multitud de instintos, pero una cantidad
minima de voluntad. He aqui un ejemplo,
observado por mi mismo, de la debilidad de
la voluntad en los primitivos. Durante al-
gun tiempo estuve en Africa Oriental entre
una tribu muy primitiva. Era buena gente,
que no querian sino ayudarme.

Cierta vez tenia que mandar unas cartas
y necesité un mensajero. Fui a ver al jefe
y le rogué que me mandara uno. Poco des-
pués un joven indigena se presentdé a miy
me dijo que era el mensajero que habia pe-
dido. Habia que recorrer aproximadamente
una distancia de ciento veinte kilometros
hasta el término del ferrocarril de Ugan-
da, donde se encontraban los blancos més
proximos. Tendi al mensajero las cartas for-
mando un paquete y le dije: «Lleva estas
cartas a la estacion de los hombres blancos
de tal lugar.» El mensajero, por toda res-
puesta, me mird con ojos extraviados y va-
cios y ni siquiera tendié la mano hacia el
paquete. «Toma estas cartas y vete», repe-
ti. El mensajero me habia comprendido, sin
duda, pero no lograba reaccionar ante aque-
lla invitacién singular. Pensé, primeramen-
te, que no le interesaba. Vino entonces un
negro somali que me cogid las cartas de la
mano y me dijo: «Te portas de una manera
torpe y tonta; te voy a mostrar como hay
que hacer.» Cogi6 un latigo y avanzé ame-
nazador hacia el hombre, diciéndole: «Estas
son las cartas, tu eres el mensajero, y éste
es el bastén (el baston tenia una ranura por
la que se introducia las cartas; era el dbas-
ton del mensajero, con el que las llevaban):
tienes que cogerlas.» Y le peg6 en los cos-
tados con el bastén, le sacudi6 y le maldijo

como una bala de cafién y recorrié los ciento
veinte kilometros hasta la estacion en una
sola etapa. /Qué habia pasado? El primiti-
vo no es capaz de querer: tiene que reunir
sus energias; habia sido necesario que a
nuestro hombre le pusieran en condiciones
de sentirse mensajero; de ahi la razén de
ser y la necesidad de esta ceremonia: habia
despertado en él el estado de animo que le
habia convertido en correo; desde ese mo-
mento tenia las cartas del hombre blanco
en la mano, las llevaba hacia su destino y
todos los indigenas que encontraba en su
camino se decian: «Si, es el correo, es el
mensajero.» Esto hacia de él el hombre im-
portante del momento, le conferia una dig-
nidad a la que no habria llegado si antes,
con la ayuda de los latigazos, no le hubieran
puesto en el estado de Animo de un mensa-
jero. Se trataba de un caso de sugestion; los
indigenas, para emprender algo, necesitan,
en cierto modo, ser debidamente hipnotiza-
dos. Este ejemplo demuestra que falta la re-
lacion entre la palabra y la accién, que la
funcién de la voluntad no esta educada en
ellos y que no actian sino bajo el influjo de
los humores y los afectos.

Al comienzo de mi estancia en Africa
me sorprendia la brutalidad con que eran
tratados los indigenas, pues el latigo era
moneda corriente; al principio me parecid
superfluo, pero tuve que convencerme de
que era necesario; desde entonces llevé con-
tinuamente conmigo un latigo de piel de ri-
noceronte. Aprendi a simular sentimientos
que no tenia, a gritar a voz en cuello y a
dejarme llevar por la célera. Todo esto es
preciso para suplir la voluntad deficiente de
los indigenas. Esta concepcién la confirman
innumerables ritos que sélo ella permite




comprender. Los indigenas, antes de par-
tir para la caza, ejecutan danzas, imitan
la caza, cuya busqueda emprenden; reali-
zan el indispensable «rito de entrada» para
crear en ellos el humor, el estado de ani-
mo, la emocidén necesarios para la acciéon a
efectuar, para concentrar la energia difusa,
su interés en la accién a realizar, es decir,
para despertar la voluntad; el retorno de la
caza da lugar, a su vez, a ceremonias com-
plicadas y analogas que persiguen el obje-
to inverso del restablecimiento del humor
pacifico y cotidiano. Cuando los dinkas del
Nilo Blanco, por ejemplo, matan un hipo-
pétamo, le abren el vientre y uno de ellos
penetra en su cuerpo, se arrodilla ante la
columna vertebral y le dirige al alma del hi-
popotamo, que consideran esta en la médu-
la espinal, la siguiente plegaria: «Querido y
buen hipopétamo: perdénanos por haberte
matado. No ha sido por maldad, sino porque
apreciamos tu carne. No les digas a tus her-
manos y a tus hermanas que te han mata-
do, diles que amas a los hombres. También
nosotros te amamos y te comemos gustosos.
Si tu te enfadaras, les dirias a tus herma-
nos y hermanas que se alejaran, y nosotros
no tendriamos ya carne.» Después de pro-
nunciar esta plegaria vienen las danzas del
«rito de salida», cuyo objeto es liberar a los
cazadores de los apetitos y de la atmosfe-
ra sanguinaria de la caza y restablecer en
ellos la atonia de «todos los dias». Se asiste
a un espectaculo no menos singular y reve-
lador cuando los guerreros han combatido y
cuando uno de ellos ha hecho una victima
(lo que es, por otra parte, muy raro, pues
alli las luchas son, en general, poco san-
grientas). El que ha matado regresa como
vencedor, como guerrero valeroso. {Cémo le
honran los demas? Sus congéneres se apo-
deran de él, le aprisionan y le someten du-
rante dos meses a un régimen vegetariano,
a fin de que pierda la costumbre de hacer
derramar la sangre.

Entre nosotros, el yo estd dotado de una
energia disponible, gracias a la cual pode-

ézu%céones Yy esteucturas del consciente e inconsciente

mos influir sobre el curso natural de los
acontecimientos. Podemos, como ya hemos
dicho, querer mirar, pensar, prever; pode-
mos incluso querer experimentar tal o cual
sentimiento.

La voluntad es una gran maga que, ade-
mas, anade a sus encantos la paradoja de
sentirse y de aspirar a ser libre. Experi-
mentamos el sentimiento de libertad, inclu-
so cuando se puede probar la existencia de
causas precisas que, con toda necesidad, de-
bian entranar tal o cual consecuencia, que,
precisamente, hemos realizado: a pesar de
ello, el sentimiento de libertad es, no obs-
tante, muy vivo en nosotros. Sabemos, por
otra parte, que no existe nada que no tenga
su causa, lo que nos obliga a pensar que la
voluntad también debe depender de algu-
nas determinantes.

(Entonces? Si la voluntad esta marcada
por esa libertad soberana que la caracteri-
za, ello se debe a que es una parcela de esa
oscura fuerza creadora que yace en noso-
tros, que nos conforma, que edifica nuestro
ser, que reacciona frente a nuestro cuerpo,
que mantiene o destruye su estructura y
que crea vias nuevas. Esta energia aflora,
en cierto modo, en el seno de la voluntad y
hasta en la esfera de la conciencia humana,
aportando consigo ese sentimiento absoluto
y soberano de imperecedera libertad que no
se deja alterar o restringir por ninguna fi-
losofia. Podemos invocar todos los sistemas
filosoficos que queramos: el sentimiento de
libertad se mantiene siempre presente en
el corazon del hombre, indestructible, rién-
dose de los sistemas, constituyendo un dato
quiza singular, pero, en todo caso, original
de la naturaleza.




Importancia de entrar
a los Misterios

ntramos con este peque-

no estudio de lleno en el

sentido de la vida, aquello
“fatuo” para la mayoria, en cuan-
to a lo que hacemos, pensamos y
sentimos, empenados en un con-
tinuo fluir de sucesos incompren-
didos, “sin sentido”, y sin orden ni
control personal.

et

La vida se nos escapa, se dice
coloquialmente. Entrevemos sin
embargo un sentido de existencia
superior, pleno, que nos llenaria
internamente de aquellos valores
reales que nos faltan. En esta li-
nea los grandes guias, maestros,
en sus variadas jerarquias, han
incidido hasta la extenuacion
recalcandonos esencialmente lo
mismo, pero la humanidad sigu
utilizando la vida para darse sa-
tisfaccion y cumplir con lo dic-
tado por las apetencias y deseos
particulares. Un camino que in-
eludiblemente lleva al desencan-
to, amarguras, problemas y todo
tipo de dificultades.




(b)f

&l @émm =Hlorecer

Jeshua Ben Pandhira, Jesus de Nazareth,
el Salvador, con su sublime ensefnanza,
mutilada en el tiempo por intereses
humanos, sectarios, de poder, prejuicios,
etc., tiene realmente una autoridad
sin igual y en el cabecero de cualquier
filosofo, poeta, aspirante al conocimiento
superior, deberian estar sus ensefanzas.
Sin embargo, y en su lugar se observa
que, por doquier, el ser humano se confia
a una marana laberintica de pseudo-
libros de “auto-ayuda”, de ensefnanzas
menores subjetivas y limitadas, parciales,
que no pueden en realidad llevarnos al
ualtimo objetivo cual es el de salir de la
rueda mecanica, dolorosa y repetitiva de
la existencia. En este sentido siempre hay
que sacar los libros sagrados de todos los
tiempos y las ensefianzas de los grandes
maestros de la humanidad.

Es evidente y esto ya es un hecho objetivo
comprobado, mas alla del dogmatismo y
fanatismo ciego religioso, que hay otros
libros con la ensenanza directa de Jesus
(los llamados evangelios apdcrifos, libros
del Mar Muerto, etc...) y en particular
su libro cumbre “El Pistis Sophia” -en los
que entre toda la enseflanza se expresa un
hecho claro fundamental y basico, y es que
en el comienzo de todo y lo mas importante
en la vida de cualquier hombre es: “Entrar
a los Misterios del Primer Misterio”. No es
formar una familia en si, crecer, cuidarse,
no es el trabajo diario de cada dia, etc. Es
verdad que con todo eso debemos saber
cumplir bien, es claro, y no debemos eludir
estas responsabilidades de la vida, pero lo
verdaderamente fundamental es anadirle la
dimension real al sentido de la existencia,
expresada en los misterios.

Dice Jesus en el Pistis Sophia, capitulo
143: «No hay misterios que sean superiores a
estos misterios sobre los cuales interrogdis;
por cuanto éstos conduciran vuestras almas
hacia la Luz de las Luces, hacia las regiones

54 .

de la Verdad y de la Bondad, hacia la
region santa de todas las santidades, hacia
la region donde no existe lo femenino ni lo
masculino, ni las formas, sino sélo la Luz
perpetua e indescriptible.»

Los maestros, lo son de amor verdadero y
compasion hacia la humanidad, ellos saben
lo que nos espera siguiendo el camino que
transitamos y nos advierten e instruyen
en los misterios para salvarnos de aquello
que en general desconocemos, salvo por
reminiscencias de tipo religioso, pero que
es una gran verdad, cual es el paso final
temporal por las infra-dimensiones de
la Tierra; es por esto que nos traen los
misterios que vienen de lo Alto.




@}(m;)(wlm%m de entrar a los SMisterios del SPrimer SAMisterio

Dice el Cap. 141 del P.S.: “Y cuando los
discipulos oyeron esto se prosternaron
venerando al Maestro y le dijeron:
«Aytidanos Senor y ten misericordia de
nosotros para que podamos ser salvados
de estos castigos inicuos designados a los
pecadores. [Ay de ellos!, [Ay de los hijos de
los hombres! porque andan a tientas como
el ciego en la oscuridad y nada ven. Ten
misericordia de nosotros ;Oh, Serior!, por la
gran tiniebla en que nos encontramos. Y ten
misericordia por toda la humanidad, porque
ellos acechan en espera de sus almas, como
leones por su presa, para tenerlas prestas
como alimento para los castigos de sus
arcontes a causa del olvido y la ignorancia
que hay en los hombres. Ten misericordia de
nosotros nuestro Seror, nuestro Salvador,
ten misericordia de nosotros y salvanos de
este gran adormecimiento.»

Estos Misterios lo son para todos,
sin distincién, y son los unicos que nos
pueden guiar por el camino de perfeccion
para nuestra propia liberacién psicolégica
interior, sacarnos del sueno de la Conciencia
o “gran adormecimiento”. No existen por
lo tanto 2 caminos, ni 3. Esto es una idea
falsa, la de que “todos los caminos llevan
a Roma” y que resulta finalmente en una
“agarradera” psicolégica equivocada para
aquellos que no son lo bastante humildes
para dejar a un lado sus preconceptos de lo
que es el Camino, pero sélo hay un camino
“angosto y estrecho que nos lleva a la Luz”
senalizado por los Misterios.

Los Misterios del Primer Misterio cuando
son entregados a la humanidad, lo son sin
sectarismos de clases, razas, prejuicios, etc.
y asi lo dice el Salvador: «Por esta causa no
los he ocultado, (los misterios) sino que los
he pregonado claramente y en voz alta, y
no he separado a los pecadores solamente,
sino que he pregonado en voz alta para
todos, a justos y pecadores diciéndoles: «El
que busca encuentra, tocad y se os abrird;
porque el que busca la verdad la encontrara
y al que toca se le abrira.» Porque yo he

dicho a todos los hombres. «Buscad los
misterios del Reino de la Luz que os
purificaran, os perfeccionardan y os
conduciran hacia la Luz.» Pistis Sophia
— Capitulo 133

Esto es sumamente interesante, porque
quizas algunos de nosotros podriamos
considerarnos como “justos”, y alguna
persona llegar a serlo en cierta manera:
buena persona, buen amigo, trabajador,
buen ciudadano, etc... y esto es un primer
paso previo indispensable, necesario, pero el
Senor de Perfecciones aclara sin ambages,
que es necesario algo mas: “Amén os digo:
todo lo que estd senialado por el destino
para cada uno, le sucede, ya sea esto bueno
o malo... ... Por esta causa he traido las
llaves de los misterios del Reino de los
Cielos, de otra manera nadie podria
ser salvo. Porque sin los misterios
ninguno entraria en el Reino de la Luz,
aunque fuera justo o pecador”

Amén os digo: todo lo que esta
sefalado por el destino para cada
uno, le sucede, ya sea esto bueno o
malo.

Por esta causa he traido las llaves de
los misterios del Reino de los Cielos,
de otra manera nadie podria ser
salvo.

Porque sin los misterios ninguno
entraria en el Reino de la Luz aunque
fuera justo o pecador.” El Pistis Sophia

- 55




)

Gl cAureo Ehlorecer

«... aun st un hombre virtuoso no ha
cometido pecado, no podra ser llevado
al Reino de la Luz, porque el signo del
Reino de los misterios no esta en él. En
una palabra, es imposible traer almas a la
Luz sin los misterios del Reino de la Luz.»
(Del alma del hombre virtuoso que no ha

recibido los misterios al morir. Capitulo 103
P.S)

Los Misterios son absolutamente indis-
pensables, debieran ser motivo y sentido de
vida encontrarlos si no se tienen, y asi se
nos reitera en el P.S.: “No ceséis en vuestra
busqueda dia y noche, y no mengiiéis
hasta que hallais encontrado los
misterios del Reino de la Luz, los
cuales os purificaran y os convertiran
en luz purificada y os conduciran al
Reino de la Luz.»

(A qué se refiere esto? ;Qué implica?
Saber de los sacrificios que entranan, y
la determinaciéon que ha de haber en la
vida de todo buscador de la Verdad es
un pilar basico al comienzo, luego estan
todas las ensenanzas en si, superiores,
trascendentales, de “los misterios del Primer
Misterio” para entender y seguir, pero hoy
nos vamos a referir al comienzo de todo.

Para empezar, se debe aclarar cual es el
Primer Misterio, y en esto acude siempre
en nuestra ayuda el V. M. Samael en su
develacion de este libro sagrado y nos
especifica: “El Primer Misterio es el del
Padre y por ello es también el Ultimo”.
Esto es como decian los antiguos el Padre
Celestial, al cual oraba Jesus, al cual
aspiraba profundamente, del cual daba
testimonio y al cual dirigia a cuantos
le seguian, es: “El Alpha y el Omega, el
Primero y el Ultimo”.

El es la Verdad Ultima, el principio
desconocido de toda Creacién y de
nosotros mismos, al cual hemos de rendir
profundamente veneracién y respeto,
nos alienta intimamente, nos da la vida,

56 -

fuerza. Todo lo superior viene de El y a El
llevan justamente sus misterios, que son
terriblemente divinales.

Todo en el Pistis Sophia alude a los pasos
entre misterios, sus pruebas, sus encuentros,
sus dones y virtudes, las suplicas a la
Luz de la conciencia arrepentida, en si es
sabiduria-cristica-perfecta.

Para entender la importancia de entrar
en los misterios, transcribimos un pequeno
parrafo de su ensefianza en el Pistis Sophia,
el cual nos indica lo que le sucede al Alma,
después de su desencarnacién en el caso de
haber comenzado el trabajo interior: «Mas
ahora, por lo tanto, escuchad con atencion
que puedo hablaros de la grandeza de
aquellos que han recibido los misterios del
Primer Misterio. Aquel, por tanto, que ha
de recibir el (primer) misterio de ese Primer
Misterio, en el momento que ha de salir del
cuerpo de materia de los arcontes (el cuerpo
fisico que nos es dado), es cuando vienen los
receptores retributivos (aquellos agentes de
la Ley) y conducen el alma de ese hombre
fuera del cuerpo. Y esa alma se convertird en
una gran corriente de luz en las manos de los
receptores retributivos. Y dichos receptores
tendran temor a la luz de esa alma. Dicha
alma ira hacia arriba y pasard a través de
todas las regiones de los arcontes y de todas
las regiones de las emanaciones de la Luz.
Y no dara soluciones ni apologias ni seniales
en ninguna region de la Luz ni en ninguna
region de los arcontes; sin embargo, pasara
por todas las regiones y las cruzara
para que llegue y gobierne sobre todas
las regiones del primer Salvador.” Y
asegura mas: Por esta razon os he dicho:
“Todo el que reciba los misterios, si conoce
la hora de su desencarne, podra cuidarse
a si mismo para no pecar y asi heredar el
Reino de la Luz para siempre’™

Hay que indicar que son 12 los misterios
del Primer Misterio, y ya haber realizado



@ﬂmpoxlfmﬁm de entrar a los SWisterios del (_@mmer AWisterio

el primero de ellos realmente convierte
esencialmente al hombre en una gran
corriente de Luz que ascendera y llegara
al Primer Salvador. Esto, aunque quizas lo
podamos ver lejano en si es lo que buscamos
cuando queremos la verdadera felicidad
y paz que no es de este mundo. jQué no
podra alcanzar mas adelante el hombre! No
existen limites para el desarrollo animico
interno.

Si esto sucede cuando se alcanza el Primer
Misterio, nos podriamos preguntar quizas
sl una persona comun y corriente fallece,
(adonde va?, /cuales son sus procesos y
andadurias por las dimensiones superiores?
Para esto invitamos a estudiar los ultimos
capitulos del Pistis Sophia, donde se
encuentra conocimiento extraordinario y
detallado de los procesos de la Conciencia,
pero por otra parte: ;qué aconseja Jesus
para con nuestras oraciones a los seres
queridos que perdemos?, algo por lo que
todos pasamos, y nos dice: «Asi pues,
todos los hombres que sean pecadores o
no pecadores, no solo si desedis que sean
sacados de los juicios y castigos violentos
sino que sean apartados hacia un cuerpo
justo que pueda encontrar los misterios de
la Divinidad para que progrese y herede
el Reino de la Luz, practicad entonces el
tercer misterio del Inefable y decid: Llevad
el alma de éste o aquel hombre del
que pensemos con nuestro corazon,
fuera de los castigos de los arcontes
regidores y conducidlo de inmediato
ante la Virgen de la Luz, y en cada mes
que la Virgen lo selle con un sello mas alto,
y en cada mes que la Virgen de Luz lo vierta
a un cuerpo justo y digno para que progrese
en las alturas y herede el Reino de la Luz.»

«Y si vosotros decis esto, amén os digo:
Todo el que sirve en las érdenes de los
juicios de los arcontes o regidores, acelera
la entrega de esa alma de uno a otro hasta
que la conducen ante la Virgen de Luz. Y la
Virgen de Luz lo sella con el signo del

- 57



Reino del Inefable y lo entrega a sus
receptores para que lo viertan en un
cuerpo justo a fin de que encuentre los
misterios de la Luz para que sea digno
y prosiga hacia la altura y herede el
Reino de la Luz. He aqui lo que me
habéis preguntado.» - Cémo las almas de

los que han desencarnado pueden ser auxiliadas
por los de la tierra. Cap. 108 - P.S.

Asi que, en palabras de Jesus, esto es
lo mejor que debemos incluir en nuestras
oraciones para los seres allegados y queridos
que hayan desencarnado. Finalmente se
trata de que consiga encontrar los misterios
de la Luz y luego sea digno y prosiga hacia
la altura, que es la altura interior...

Existe un gran problema, completamente
actual y es el de: ;qué hacer para no ser
desviado, enganado por otras ensenanzas,
orientaciones, escuelas?, si estamos
buscando la ensefianza real... La respuesta
también nos la da Jesus en el Capitulo 134:
«...Maria respondio diciendo: «Mi Sefor, si
los hombres en su buisqueda se encuentran
con las doctrinas del error. ;como hardn
para saber si éstas son las tuyas?» El
Salvador respondié diciéndole a Maria:
«Yo os he dicho en otro tiempo: «Sed como el
habil cambista de moneda, tomad lo bueno
y desechad lo malo.»

58 -

«Asi pues, decid a todos los que anhelan
la divinidad: «Si el viento del norte sopla,
vosotros sabéis que hara frio, si el viento del
sur sopla sabréis que hard ferviente calor.»
Por lo tanto decidles: Si habéis conocido la
faz del cielo y de la tierra por los vientos,
conoceréis también con exactitud a todo
aquel que venga a vosotros proclamando
la divinidad ya sea porque sus palabras
armonicen y se ajusten a las palabras con
que yo os he hablado ante dos o tres testigos
o porque armonicen con la direccion del
viento y de los cielos y de los circuitos y de
las estrellas y de los veedores de luz y de
toda la tierra y lo que hay en ella y de todas
las aguas y lo que hay en ellas. Decidles
entonces: «Aquellos que vengan a
vosotros y que sus palabras armonicen
y se ajusten en la gnosis completa con
aquellas palabras que yo os he dicho,
los recibiré como si fueran nuestros’.
Esto es lo que debéis decir a los hombres
cuando les prediquéis que deben cuidarse
de las doctrinas del error.»

Esto es de una importancia capital,
pues son muchos los grupos que seducen,
enganan a los buscadores de la Verdad, esas
escuelas y ensefanzas son las “doctrinas
del error”, un laberinto muy dificil de
sortear y marchando segin ellas no es
posible alcanzar el objetivo final de llegar
al Padre. En este sentido el M. Samael



advirti6 mucho y especific6 claramente los
distintos tipos de escuelas y su finalidad,
pero tengamos muy en cuenta las palabras
de Jesus cuando advierte que se debe
ensenar la gnosis completa de la ensenanza
del Salvador. Debemos entonces dejar a un
lado todas esas pseudo-ensefanzas si en
alglin momento se presentan en nuestras
vidas una vez tenemos los misterios.

Fijémonos en las siguiente palabras del
Cristo Jesus referente a esto y teniendo
siempre en cuenta las pequenas diferencias
en los términos, respecto de su época a
la actualidad, pero conteniendo el mismo
fondo: «Decid a aquellos que ensenian
doctrinas erradas y a cada uno de los que
son instruidos en ellas: jAy de vosotros!,
pues si no os arrepentis y abandondis
vuestro error, iréis a los castigos del gran
dragon vy de las tinieblas exteriores, que son
sumamente crueles, y jamds seréis lanzados
al mundo, sino que seréis sin existencia
hasta el final.»

Otra cuestiéon fundamental es la de
la continuidad en los misterios. Quizas
lleguen en un momento a nuestra vida y
sigamos sus ensenanzas y luego, al poco
o mucho, ya no queremos seguir. Esto en
si es un error, mas nos conviene seguir
dando pasos hacia delante, aun a pesar
de la dificultad aparente, que abandonar,

Smportancia de entear a los SAlisterios del EPrimer SAlisterio

y a este respecto, tan comun y extendido
en esta época ya Jesus advertia: «Decid
a aquellos que abandonan las doctrinas
verdaderas del Primer Misterio: jAy de
vosotros!, pues vuestro castigo es triste
comparado con el de todos los hombres.
Pues vosotros permaneceréis en el gran
frio y hielo y granizo en medio del dragon
y de la oscuridad exterior, y jamds seréis
lanzados al mundo desde esa hora, sino que
os congelaréis en esa region y a la disolucion
del universo pereceréis, y dejaréis de existir
para siempre.» Cap. 102, 3er. libro del P.S.

Todo esto hay que saberlo entender
correctamente, no llevarlo a un sentido
dogmatico, sino a la realidad del mundo
interior de cada cual. Todo esto se dara
asi dentro de la continuacién ciclica de
los tiempos en nuestra vida. Pero seguro
se presentaran nuevas oportunidades de
conocer los misterios y nuestra “frialdad”
interior, la que nos llevé a abandonar los
misterios en otros tiempos, nos siga dejando
frios y no encontremos la salida que nos
brindan los misterios de lo Alto.

Después de todo lo expuesto hasta ahora,
y como decimos, sabiendo entender bien
las palabras que dJesus de Nazareth ya
resurrecto y antes de su Ascensién, dio en
los misterios a sus discipulos mas allegados

- 59

wy



B

<Y @éuzm hlorecer

en este libro sagrado del Pistis Sophia, nos
queda claro de la importancia de la obra
del V.M. Samael Aun Weor. En esta época
decadente y materialista de la humanidad,
trajo el mensaje de lo Alto, restaurd los
“Misterios del Primer Misterio”, en toda
su extension, desde las primeras y basicas
lecciones para poder vernos a nosotros
mismos tal cual somos, hasta todos esos
pasos clave para ir trascendiendo nuestra
psicologia inferior en niveles superiores.

Tal cual esta escrita en los libros y
conferencias la ensefianza del V.M. Samael
Aun Weor, armoniza y se ajusta a la “gnosis
completa” que trajo Jesis en su tiempo,
cumpliendo fielmente con la ortodoxia de
la ensefianza de los Misterios. Animamos
entonces a que vayamos embebiéndonos
de su sabiduria en la medida de nuestra
comprension y siguiendo un necesario orden
progresivo sin el cual no entenderiamos
bien ese mensaje.

Para finalizar, sintetizando, necesitamos
de los misterios del Primer Misterio y se
han de encontrar, y una vez encontrados
correctamente, seguirlos practicamente en
la vida: «Por amor a la raza humana, pues
ésta es material, yo me he desdoblado a mi
mismo y les he traido todos los misterios de
la Luz para que sean purificados, ya que
ellos son el residuo de toda la materia de
su materia; mas no seria salvada una
sola alma de la raza humana y estar
capacitada para heredar el Reino
de la Luz si no les hubiera traido los
misterios que purifican.

Porque las emanaciones de la Luz no
necesitan de los misterios ya que ellas
estan purificadas, pero la raza humana
st los necesita porque toda ésta no es mas
que residuos materiales. Por ende, os he
dicho en otras ocasiones: «El hombre sano
no necesita del médico sino el enfermon,
es decir: Aquellos que moran en la Luz no
necesitan de los misterios porque son luces
purificadas, pero la raza humana si los
necesita por ser residuos.

60 -

Por lo tanto, pregonad a todos diciéndoles
que no desmayen buscando dia y noche
hasta encontrar los misterios que purifican,
que renuncien a las cosas del mundo y lo
que hay en él. Porque el que compra y vende
en este mundo y el que come y bebe de su
materia y el que vive de sus intereses y
asociaciones, acumula otras cosas al resto
de su materia, ya que todo este mundo y todo
lo que hay en él y todas sus asociaciones son
residuos materiales, que seran investigados
sobre su pureza.

Por esta razon os he dicho en otro tiempo:
«Renunciad a las cosas de este mundo y
lo que existe en él para que no acumuléis
otras cosas ademds de las que ya tenéis.»
Pregonad, por ende, a toda la raza humana
diciéndoles que renuncien a todo el mundo
y sus asociaciones para que no acumulen
otras cosas ademds de las que ya tienen y
agregadles que no cesen de buscar dia y
noche los misterios que purifican y que no se
presenten hasta que los encuentren ya que
estos los purificaran y los llevardn hasta la
luz depurada para que lleguen a la altura
y hereden la luz de mi reino.» Cap. 100 P.S




PRESENCIA EN LAS REDES

Instituto Gnoéstico de Antropologia de Espanay
Ediciones Gndsticas de Espana

SiVd. desea conocer y seguir las actividades tanto del Instituto como de los libros publ 7dC
Ediciones Gndsticas, puede desde su cuenta tanto en Facebook como en Instagram, segu‘ | }todas
las novedades y conocer las fechas de nuevos cursos y actividades por centros.

A/ INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA
2 ESPANA

Instituto Gnostico de
Antropologia - Espaia

‘ o
Organizacién sin fines de lucro L .
Informacion Tiendas Eventos Mas » T I O Mensaje
Informacién Vertodo  PUBLICACION FIJADA
€ Es una asociacion civil de caracter @ Instituto Gnostico de Antropologia - Espaia
internacional, que trabaja en beneficio de 2d-%

la Humanidad, fundada en 1947 y con
presencia en Espaiia desde fines de la
década de 1970.

& Hola !! te informamos que la nueva edicién del Curso de
Meditacién y Autoconocimiento iniciara el préximo Martes 22
Septiembre a las 19.00 horas.

lp 214 personas les gusta esto, incluidos 15 de Y sigue todos los Martes a las 19h en Rivas Vaciamadrid - en Cag
tus amigos Asociaciones. Entrada Libre y Gratuita previa Inscripcion. El Aford

‘.ﬁ ,\r ’ a 1\ Limitado para 10 personas.

@ Para reservas y mas informacion:... Ver mas
2 225 personas siguen esto e e

9 2 personas registr6 una visita aqui’

S, 699872113

® 1

o) Me gusta () Comentar & Co

\:;% Escribe un comentario...

2 OTRAS PUBLICACIONES
Videos

Instituto Gnéstico de Antropologia - Espg
23 de agosto a las 10:27 - £#

& Aprende Meditacién y Autoconocimiento en M2

@ Lugar: C/ Tefia, 49. Puerto del Rosario — Fuerteventura

—Reserva previa indispensable por medidas de limitacién de aforo—... m
Ver mas

P4 =32 m CURSO DE GNOSIS
@ Beatriz Gonzalez y 3 personas més 3 " e L MR R




+

Sl @émm =Hlorecer

62 .

EL SENDERO DE LUZ
DE LA RE-INTEGRACION

El Maestro Tibetano

Aquel que preside mird hacia adelante, a los hijos de los hombres, que
son los Hijos de Dios. El vio la luz de ellos y el lugar donde estaban
parados sobre el Sendero de retorno al Corazén de Dios. La Senda recorre
un circulo a través de los doce grandes Portales y, ciclo tras ciclo, los Por-
tales se abreny los Portales se cierran. Los Hijos de Dios, que son los hijos
de los hombres, caminan por alli.



Poco clara es la luz al principio. Egoista la
tendencia de la aspiracion humana, y oscuros
los actos resultantes. Lentamente los hom-
bres aprenden y, aprendiendo, pasan entre
los pilares de los Portales unay otra vez. Ler-
da es la comprension, pero en las Antesalas
de la Disciplina, encontradas en cada seccion
de la césmica extension del circulo, la verdad
es lentamente comprendida; aprendida la
leccidn necesaria; la naturaleza purificada y
ensefiada hasta que se ve la Cruz —esa Cruz
fija y a la espera, que crucifica a los hijos de
los hombres, prolongada en las Cruces de los
que sirven y salvan.

Del conjunto de hombres, un hombre se
adelantd en los dias de la antigliedad y sor-
prendid el ojo vigilante del Gran Anciano que
preside eternamente dentro del Concilio de
la Cdmara del Sefior. Se volvié hacia el que es-
taba de pie cerca suyo y dijo: “;Quién es esa
alma sobre el Sendero de la vida, cuya luz
puede ahora ser vista oscuramente?”.

Rapidamente llegd la respuesta: “Esa es el
alma que, en el Sendero de la vida, experi-
menta y busca la clara luz que brilla desde el
Alto Sitio”.

“Déjala proseguir sobre su senda, pero vi-
gila sus pasos”.

Los eones velozmente continuaban su cur-
so. La gran rueda giraba y, girando, traia el
alma que buscaba sobre el Sendero. Des-
pués, llegd un dia en que Aquel que preside
el Consejo de la Camara del Sefior atrajo nue-
vamente al circulo de Su radiante vida al alma
que buscaba.

“:De quién es esta alma sobre la Senda de
sumo empefo cuyo resplandor oscuramen-
te se distingue afuera?”’ Llegd la respuesta:
“Un alma que busca la luz de la inteligencia,
un alma que lucha”.

“Dile de parte mia que vuelva a la otra sen-
day luego que viaje alrededor del circulo. En-
tonces encontrard el objeto de su busqueda.
Vigila sus pasos y, cuando tenga un corazon
comprensivo, una mente anhelante y una
mano diestra, trdemela”.

Nuevamente pasaron los siglos. La gran
rueda gird y, girando, llevd a todos los hijos
de los hombres, que son los Hijos de Dios,
sobre su senda. Y mientras estos siglos pa-
saban, un grupo de hombres emergid y len-
tamente cambiaron a la otra senda. Ellos
encontraron el Sendero. Pasaron los Porta-
les y se esforzaron hacia la cima de la mon-
tafa, y hacia el lugar de muerte y sacrificio.
El Maestro vigilante vio un hombre emerger
de esta multitud, subir a la Cruz fija pidiendo
hazafias que cumplir, servicios que rendir a
Dios y al hombre, y buena voluntad para re-
correr el Sendero hacia Dios. Se pard delante
del Gran Ser que Preside, el cual trabaja en el
Concibo de la Camara del Sefor y oyé adelan-
tarse una voz:

““Obedece al Maestro en el Sendero. Prepa-
rate para las ultimas pruebas. Pasa a través
de cada Portal y en la esfera que ellos descu-
bren y guardan, ejecuta el trabajo que con-
venga a su esfera. Aprende asi la leccién y
empieza con amor a servir a los hombres de
la tierra”. Luego le llegd al Maestro la palabra
final: “Prepara al candidato. Dale sus trabajos
arealizary coloca sunombre sobre las tablas
de la Senda viviente”.

- 63









https://edicionesgnosticas.es/

CONGRESOIGACANADA.GNOSIS.CA



https://igasedemundial.com/actividades/eventos/

