
https://samael.es/


http://www.thai-gnostic.com/


https://edicionesgnosticas.com/
https://edicionesgnosticas.es/
https://gnosis.es/
https://igasedemundial.com/


https://igasedemundial.com/
https://gnosis.es/
https://mundognosis.com/
https://samael.es/
https://gnosistv.com/
https://igasedemundial.com/
https://gnosis.es/
https://mundognosis.com/
https://gnosistv.com/
https://edicionesgnosticas.com/
https://samael.es/


 -   1

Ante todo, es necesario llegar uno a conocer su propio Ser; pero 
conocerlo desde el punto de vista exclusivamente objetivo. Sería 
imposible poder conocer a nuestro propio Ser Interno desde un 
punto de vista subjetivo, y eso es obvio.

En psicología oficial, consideran que “subjetivo” es lo positivo, lo claro, lo real, y 
que “objetivo” es lo secundario. Están equivocados los psicólogos, porque “objetivo” 
es, en psicología real, revolucionaria, lo espiritual, lo real, lo verdadero, y subjetivo 
lo incoherente, lo vago, lo impreciso, lo material. Debemos tener pues, en cuenta, 
estos factores.

Cuando digo que “necesitamos conocer al Ser en forma completamente objetiva”, 
estoy afirmando una gran verdad; y hay que aprehender eso que estoy afirmando...

Nuestro Ser, en el mundo de las 12 leyes, está condicionado por las mismas y re-
presentado por el Sol (que es el mundo de 12 leyes). También está condicionado por 
el mundo de las 24 leyes (que es el mundo planetario, el sistema solar), o está con-
dicionado por un mundo de 48 leyes (el mundo físico) y en la forma más densa, está 
condicionado por el mundo de las 96 leyes. 



2  - 

El Áureo Florecer

De manera que nosotros necesitamos cono-
cer al Ser, no solamente en el mundo de las 12 
leyes, o de las 24, sino en todos los mundos, y 
esto requiere muchos esfuerzos; no esfuerzos, 
dijéramos, indirectos, sino directos, centrales.

Nosotros necesitamos, en verdad, autocono-
cernos (“Hombre, conócete a ti mismo y cono-
cerás al Universo y a los Dioses”), porque solo 
conociéndonos a sí mismos, podemos trabajar 
directamente sobre sí mismos. Si no nos cono-
cemos a sí mismos, ¿cómo trabajaríamos so-
bre sí mismos? ¡Imposible!, ¿verdad? Porque 
lo que estamos buscando es un cambio, una 

transformación radical, y esto solamente es 
posible autoexplorándonos, porque así podre-
mos trabajar “directamente” sobre nosotros 
mismos.

Cuando hablo de “trabajar sobre nosotros 
mismos”, debe saberse entender. Podríamos 
convertirnos en imitadores de alguien, pero 
en este trabajo, en este caso no trabajaríamos 
en forma central, no serían esfuerzos centra-
les los que haríamos, sino unilaterales. Po-
dríamos imitar al jefe de familia, o a la jefa, o 
algún instructor, pero entonces, ese no sería 
un esfuerzo central, directo.



 -   3

Krishnamurti dice, por ejemplo: “Yo no 
quiero secuaces ni seguidores, sino tan sólo 
imitadores de mi ejemplo”. Me parece esto de-
masiado egoísta, pues si alguien se convierte 
en imitador de Krishnamurti, ya no está 
haciendo un esfuerzo central. ¡No!, ya es 
un trabajo de imitación. Pero el trabajo de 
imitación no es un trabajo en sí mismo, sobre 
sí mismo, directamente, ¡no! Lo está haciendo 
desde un ángulo; lo está haciendo en forma 
unilateral; no es un trabajo central, no es un 
esfuerzo central.

Yo no les digo a ustedes que me imiten, 
porque así no harían ustedes un esfuerzo 
central; yo les digo que hagan un esfuerzo 
central, una serie de súper-esfuerzos 
centrales; que trabajen sobre sí mismos, 
directamente. Sólo así es posible producir un 
cambio dentro de nosotros mismos.

Pero, obviamente, cuando uno trabaja sobre 
sí mismo en forma objetiva, cuando hace 
esfuerzos centrales, directos, para producir el 
cambio, sucede que nos atacan entonces, en 
forma intensiva, el centro emocional inferior. 
Y puede decirse que el centro emocional 
inferior es catastrófico, tenebroso, horrible.

Cuando surgen ataques contra el centro 
emocional inferior, se sufre íntegramente; 
aparecen, en nuestro sendero, en nuestro 
camino, gentes que nos hieren, que clavan el 
puñal en el centro emocional inferior, sentimos 
que nos torturan el corazón. Claro, hay 
tendencia siempre a reaccionar contra aquellos 
que en una o en otra forma nos hieren; tenemos 
esa marcadísima tendencia a la reacción y si 
reaccionamos, se vigoriza el centro emocional 
inferior, ¡y eso es gravísimo!...

Sin embargo, cada lucha contra las emo-
ciones inferiores tiene ciertas ventajas. Una 
de ellas es, precisamente, la más importante: 
es que surge (como resultado del conflicto 
aquel, contra las emociones, de las palabras 
que nos hieren) nuestro Ser individual, 
producto de la lucha, del esfuerzo. Este Ser 
individual surge (vigoroso, directo) a la 
manifestación, y es obvio que unifica todas 
nuestras funciones. Nuestros centros, que 
antes marchaban disparatados, unos en 

contra otros, se integran maravillosamente. 
Es mediante esa lucha que se hace contra las 
emociones inferiores, es mediante esos súper-
esfuerzos objetivos y centrales (no indirectos 
ni unilaterales), como se consigue en verdad 
la individualidad potente y la integración del 
ser.

Al citar esta palabra: “Integración del Ser”, 
producto de los esfuerzos centrales sobre sí, 
debemos reflexionar un poco... Realmente, 
nuestro Ser Interior profundo, no está 
integrado: se compone de muchas partes 
autónomas y autoconscientes.

En las Sagradas Escrituras se habla, por 
ejemplo, de los doce apóstoles; y cuando 
las gentes leen la Biblia toman a los doce 
apóstoles “a la letra muerta”: Se dice que 
“eran pescadores”, que “seguían a Jesús de 
Nazareth, al Cristo”. Pero el iniciado que está 
trabajando sobre sí mismo en forma directa, 
sobre su propio Ser, viene a descubrir a estos 
doce apóstoles, a esos doce pescadores. Y de 
verdad que no los viene a descubrir fuera de 
sí mismo, sino dentro de sí mismo. Viene, 
con asombro, a darse cuenta que esos doce 
apóstoles son doce partes de su propio Ser; 
entonces se olvida un poquito de la cuestión 
meramente histórica y atiende mejor al 
Evangelio dentro de sí mismo.

Son las Doce Potestades que, con la Ini-
ciación Venusta, penetran en el vientre de la 
Divina Madre Kundalini, para venir un poco 
más tarde a la existencia física, y esto resulta 
importantísimo.

Cuando se habla de los 24 Ancianos del 
Apocalipsis de San Juan, que “arrojan sus 
coronas a los pies del Cordero” hay que 
saberlo entender. Tampoco son personajes 
extraños a nosotros mismos: son 24 partes 
autónomas y autoconscientes de nuestro 
propio Ser. Y cuando se menciona a los 
Cuatro Santos, hay que saberlo entender: 
Cuatro Devarajas que no están solamente 
allá en los cuatro puntos cardinales de la 
Tierra, están dentro de nosotros mismos y 
tienen poder sobre los cuatro elementos. Y 
cuando se habla del Cordero Inmolado, que 
“borra los pecados del mundo”, no pensemos 

El autoconocimiento del Ser



4  - 

El Áureo Florecer

en un personaje histórico, de hace 1977 
años. No niego la existencia del Gran Kabir, 
Jeshuá Ben Pandirá; sería absurdo negarlo, 
puesto que él es el autor de la Pistis Sophia 
(esto es histórico). Pero pensemos en ese 
Jeshuá Interior (al cual hace tanta alusión 
Pablo de Tarso), al Jesús-Cristo Íntimo, al 
Logos humanizado; al rayo ese, logoico, que 
cada uno de nosotros tiene y que se mete 
en el vientre materno de la Divina Madre 
Kundalini Shakti, para venir más tarde a la 
manifestación, con la iniciación venusta.

Debemos recordar que el Logos no es un 
individuo humano o divino. Se equivocan los 
que así piensan; el Logos es Unidad Múltiple 
Perfecta. Cada uno de nosotros tiene su rayo 
logoico, por decirlo así su Cristo Íntimo, 
que cuando se humaniza dentro del vientre 
materno, se convierte en el Jesús-Cristo 
Íntimo. Jesús significa “ Salvador”. Y Cristo 

o Christus, o Vishnu, u Osiris: ese es nuestro 
Rayo Logoico.

Cuando Pablo de Tarso habla tanto de 
Jesús-Cristo, no se refiere a él como personaje 
histórico, sino al Jesús-Cristo Interior de cada 
uno de nos. A ese mismo se refería siempre, 
sabiamente, aquel hombre maravilloso y santo 
que escribiera su “Guía Espiritual”, aquel 
famoso hermano Fray Molinos. Obviamente, 
ese hombre murió mártir, en un calabozo de 
la Inquisición. … B ... que tiene más sabor, 
dijéramos, nirvánico que dogmático...

Así que, hermanos, ese Jesús-Cristo Íntimo 
es el que cuenta. Si un iluminado invoca 
de verdad, en los mundos de conciencia 
cósmica, a Jeshuá Ben Pandirá, él le hará 
este saludo, señalando el corazón: “Búscame 
aquí adentro; busca al Cristo aquí adentro”. 
Porque Jeshuá Ben Pandirá vino a traer 
la doctrina del Cristo Íntimo, en la misma 



 -   5

forma que Gautama, el Buddha Sakyamuni, 
trajo la doctrina del Buddha Interior.

Así, mis queridos hermanos, quiero que 
reflexionen sobre lo que significa todo esto...

Cuando se habla también de aquel gran 
místico que se llamara Santiago, el apóstol, se 
debe comprender: el mercurio de la filosofía 
secreta; es el representante mismo del 
mercurio, que es una de las doce potestades 
más importantes que llevamos en nuestro 
interior. Ese es Santiago el Mayor, es el 
bendito patrón de la Gran Obra, es el que nos 
enseña a nosotros la ciencia maravillosa de la 
Gran Obra.

El “Padre de todas las Luces”, es el Anciano 
de los Días; y entre paréntesis, cada uno de 
nosotros tiene su Anciano. Por medio de 
Santiago el Mayor, nos enseña la ciencia 
bendita de la Gran Obra. ¡Vean ustedes cuán 
importante es Santiago!

Y cuando se habla de Felipe, no se piense 
solamente en Felipe el apóstol, aquel que 
bautizó al eunuco a la orilla de un río, 
o de una fuente; aquel maravilloso 
personaje que aparecía y 
desaparecía como por encanto, que 
viajaba por los aires y asombraba, 
pues, a los pueblos. Y ese es el 
camino de nuestro Felipe 
Interior (que cada uno de 
nosotros carga). Es obvio que, 
si le invocamos con pureza de 
corazón, le rogamos nos saque 
del cuerpo físico y nos lleve por 
las regiones suprasensibles del 
eterno espacio, seremos asistidos 
por él. Así que esas Doce Potestades 
están dentro de nosotros mismos, no 
fuera de nosotros mismos.

Bien, y no nos quedamos aquí: está el 
Guardián del Umbral del Mundo Astral, el 
Guardián del Umbral del Mundo Mental, el 
Guardián del Umbral del Mundo Causal (he 
ahí tres guardianes).

¿Y qué diremos de la Divina Madre Kundalini 
Shakti? Tiene cinco aspectos: el de la 
Inmanifestada (que es el más oculto y terrible 
de todos), Nephtis. En nombre de la verdad, 

ni yo mismo he podido entrar (por lo menos en 
esta reencarnación) en el templo de Nephtis. 
En el templo de la Inmanifestada, la puerta 
es muy estrecha, aunque sea cristalina... 

El autoconocimiento del Ser



6  - 

El Áureo Florecer

Obviamente, algún día pienso entrar, pues 
los dioses también sufren mucho para poder 
lograr entrar al templo de Nephtis...

Luego viene el de la Manifestada, llamémosla 
Isis, llamémosla Adonia, Insoberta, Rea, 
Tonantzin, Cibeles, Diana, María O Marah. 
No importa el nombre que le demos; ella 
está más cerca de nosotros, mejor dicho, con 
nosotros. Sabiduría, Amor y Poder. Y es parte 
de nuestro Ser también. Una parte de nuestro 
Ser, pero derivado.

Y hablemos también del tercer aspecto de 
la Madre Cósmica, como terror de amor y 
ley que castiga a los iniciados cuando éstos 
merecen ser castigados... La reina de los 
infiernos y de la muerte, no importa que le 
llamemos Proserpina, o Coatlicue, o Hécate... 
La terrible Hécate... En todo caso, nos castiga 
para nuestro bien, y es una parte, también, 
de nuestro propio Ser.

¿Y qué diremos de la Madre Natura, el 
cuarto aspecto de nuestro Ser-Madre? Isis, 
une perfectamente al zoospermo con el óvulo. 
Aquel que en forma matemática diseña el 
cuerpo físico.

El que dispone exactamente los 48 cro-
mosomas en la célula germinal primitiva. 
Obviamente, nuestra Divina Madre Natura 
es sabia por naturaleza.

Por último, tenemos el quinto aspecto: Como 
Maga Elemental y como Señora que nos da 
los impulsos instintivos, como Reina de los 
Elementos. Como Maga Elemental, repito, es 
maravillosa...

Así, pues, que el Buddha Gautama nos 
habla de “Paz el conductor de la Vaca 
Sagrada”. Algún día (no se extrañen) 
cada uno de nos tiene que convertirse en el 
conductor de los cinco aspectos maravillosos 
de la vaca de las cinco patas, de la vaca 
sagrada. Por cierto, que la Blavatsky vio por 
allá, en el Indostán, una de esas maravillas 
de la Naturaleza: una vaca blanca de cinco 
patas (la quinta la llevaba en la jiba, con ella 
espantaba las moscas); la conducía un joven 
de la secta Sadhu, que se alimentaba con 
esa leche. De cuando en cuando, aparecen y 
han aparecido en América también casos de 



 -   7

esos, viva representación de los cinco cuerpos 
de la Divina Madre Kundalini, de los cinco 
aspectos de la Kundalini-Shakty.

Y van viendo, ustedes, los distintos aspectos 
de nuestro Ser. Él es Dios León, también, el 
León de la Ley; él es el policía del Karma, 
que en nuestro interior cargamos, que surge 
de aquellas regiones cuando nosotros hemos 
cometido algún error (kaom). Tenemos 
nuestro Anubis particular, propio, que nos 
aplica también la Ley.

Tenemos a un Metratón (relacionado con el 
hombro derecho) y a un Sandalfón (relacionado 
con el hombro izquierdo). Y tenemos al Señor 
del Tiempo, que puede traernos la memoria 
de nuestras antiguas existencias, nuestros 
recuerdos... Todo eso tenemos en nuestro 
interior...

Tenemos a una Minerva, no solamente 
allá, en el macrocosmos, sino una parte de 
nuestro Ser, que tiene sabiduría, que puede 
realizar dentro de nosotros operaciones 
extraordinarias... Nuestro Ser-Madre...

Nuestro Ser tiene muchas partes autónomas, 
autoconscientes, independientes. La parte 
superior de nuestro Ser es el Viejo de los Siglos.

No podríamos perfeccionar las distintas 
partes del Ser, si no elimináramos (de nosotros 
mismos) los elementos inhumanos que siempre 
cargamos; todos esos agregados psíquicos, viva 
personificación de nuestros errores.

Así, que mis queridos hermanos, que 
“tal, como está arriba, es abajo”. Si en la 
parte más elevada de nuestro Ser hay una 
multiplicidad, también en la parte inferior 
está la multiplicidad del ego (por oposición). No 
podríamos, repito, purificar o perfeccionar… 
B ... las partes más elevadas del Ser están 
dentro de uno, lo difícil es perfeccionar 
la parte más elevada del Ser, sin haber 
destruido hasta el último de los agregados 
psíquicos. Quien logre desarrollar la parte 
más elevada del Ser, quien logre purificarla, 
recibe el grado de Ishmesch.

Los grados se conocen en los cuernos. El 
Lucifer Interior de cada uno de nos, que es 
una reflexión del Logos dentro de nosotros 
mismos, tiene cuernos. Por el número de 

cuernos, se reconoce el grado de desarrollo 
espiritual y perfección de la Razón Objetiva 
que hemos alcanzado.

Quienes poseen los seis tridentes en los 
cuernos, han realizado la Gran Obra, han 
logrado establecerse en el sagrado Anklad; 
pero quienes poseen los nueve tridentes en 
los cuernos, se integran con el Eterno Padre 
Cósmico Común.

Ahora bien, por oposición, tenemos también 
una multiplicidad en el ego; por oposición 
debemos desintegrarlos.

Hay dos tipos de integraciones, mis 
queridos hermanos. Podemos integrar al Ser, 
y es la integración cósmica, la cristalización 
positiva. Y hay otra integración, mis queridos 
hermanos: la integración negativa.

Quienes integran el ego, se convierten en 
demonios terriblemente perversos. ¡Los hay! 
Hay magos negros que han cristalizado. 
magos negros que le rinden culto a todas 
las partes del ego, que las han reunido en sí 
mismos, que se han integrado totalmente (esa 
es una integración negativa, la integración 
del ego).

Hay escuelas que rinden culto al ego, y 
que no quieren desintegrar el ego, que lo 
veneran, que lo adoran, que consideran a los 
distintos agregados psíquicos como “valores 
positivos”, maravillosos, y que los cuidan 
mucho. Esos equivocados integran el ego, 
se convierten en tenebrosos sumamente 
fuertes, magos de las tinieblas. Los hay 
en el sol negro (por oposición), la antítesis 
del Sol que nos ilumina. Los hay entre las 
entrañas del submundo, los hay en Lilith, la 
luna negra; son cristalizaciones equivocadas, 
integraciones negativas. Nosotros debemos 
hacernos conscientes de todo eso...

Así, pues, en la lucha contra las emociones 
negativas, surge el Ser, comienza poco a poco 
el proceso de integración del Ser, pero por 
oposición, se intensifica la desintegración del 
ego, hasta su aniquilación total.

En el camino de la investigación, no debemos 
olvidar que se hace necesario estudiar al Ser, 
no solamente, repito, en el mundo de las 12 
Leyes, sino también en el de las 24, en el de 

El autoconocimiento del Ser



8  - 

El Áureo Florecer

las 48 y hasta en el de las 96. Porque el Ser 
está condicionado por los distintos agregados 
psíquicos que llevamos en nuestro interior, y 
eso es obvio.

Una vez que nosotros hemos comprendido, 
comprendemos también la necesidad de 
comprender a otros. No podemos comprender 
a otros, si no nos hemos comprendido a sí 
mismos. Para poder comprender a otros, y 
estar en la fraternidad real y verdadera, 
lo que se necesita es ponernos de acuerdo. 
Alguien dice por ahí: “Bueno yo comprendo a 
fulano, pero no estoy de acuerdo con él”. Eso 
es absurdo. Si se le comprendiera, se estaría 
de acuerdo con él. Precisamente, por lo que 
no se le comprende, no se está de acuerdo con 
él; eso es obvio. ¿Cómo se puede comprender a 
alguien y no estar de acuerdo con ese alguien? 
Esto es cuestión estrictamente matemática. 
Si sumamos 20 + 20, ¿qué cantidad nos daría? 
40, ¿verdad? Bien, si dividimos 40 entre 2, 
¿qué queda? 20. Y es obvio,

Partimos desde 20. Bien, entonces 20, 
¿vendría a ser qué? ¿Qué vendría a ser? 
Vendría a ser, dijéramos, lo que podríamos 
llamar la “media matemática exacta”. ¿Por 
qué? Porque sencillamente, esa media (que 
es la cantidad 20) matemática exacta entre 
dos cantidades: 20 y 40. Pero esa cantidad 
matemática media, entre dos cantidades, 
obviamente nos viene a dar el equilibrio 
entre el Ser y el Saber, ¡eso es claro! Debe 
haber un perfecto equilibrio entre el Ser 
y el Saber; si no hay un equilibrio perfecto 
entre el Ser y el Saber, pues, sencillamente, 
no hay comprensión... Mas si se comprende a 
alguien, se le debe comprender, y si no se le 
comprende, pues no se le comprende y eso es 
todo.

Podría ser que ese alguien (que presumimos 
haber comprendido) tiene ideas diferentes 
a las nuestras, y que digamos: “Sí lo he 
comprendido, pero no estoy de acuerdo con 
él”. En este caso, no lo hemos comprendido; 
si no, estaríamos de acuerdo. Porque lo que 
estoy diciendo es de difícil comprensión, pero 
es real...

Si fulano es “protestante” y nosotros somos 
gnósticos, y hemos comprendido que él es 
“protestante”, en su punto de ver la religión, 
y decimos: “Lo comprendo, pero no estoy de 
acuerdo con su iglesia protestante, con sus 
ideas protestantes”, pues sencillamente no 
lo hemos comprendido. Pero si nosotros lo 
hemos comprendido realmente, entonces 
sabemos que está repitiendo determinadas 
parábolas bíblicas y que las está repitiendo 
en forma dogmática, si las está repitiendo 
en forma dogmática. ¿Entonces qué sucede? 
Comprendemos que las está repitiendo en 
forma dogmática. Si entendemos que éste es 
un hombre número 3, un hombre meramente 
intelectual, entonces decimos: “Este hombre 
está repitiendo lo que ha estudiado en la 
Biblia, lo que otros le han enseñado o le 
habían enseñado; es un hombre de tercer nivel 
(meramente intelectual), lo he comprendido. 
No le discuto, lo he entendido, porque él es 
número 3, y yo soy hombre número 4, o número 
5, etc.; por lo tanto, él está en su verdad; lo he 
comprendido y soy su amigo”. Eso se le llama 
“comprender”, realmente y “estar de acuerdo”.

Para comprender a alguien, hay que estar 
de acuerdo con ese alguien. Si ese alguien, 
por ejemplo, habla inglés y nosotros hablamos 
español, ¿cómo podríamos comprenderlo? 
Tenemos que estar de acuerdo en algo: en el 
lenguaje, o en los símbolos, para podernos 
entender. De lo contrario, ¿cómo nos 
entenderíamos? No habría entendimiento 
alguno. Así que necesitamos entendernos.

Considerando estas cosas, mis queridos 
hermanos, la comprensión, realmente, resulta 
algo que hay que investigar a fondo. Aquí en 
nuestros estudios, aprendemos a comprender; 
comprendiendo la enseñanza, avanzamos en 
el sentido de comprensión. Y es indispensable 
comprender...

Nosotros necesitamos comprender la 
Gnosis, pero hay que equilibrar el Ser y el 
Saber, pues si el Saber es mayor que el Ser, 
no hay equilibrio; si el Ser es mayor que el 
Saber, tampoco hay equilibrio. El Ser y el 
Saber necesitan equilibrarse; sólo así surge 
la comprensión.



 -   9

Es vital comprender, y a medida que 
avanzamos (autoexplorando, dijéramos, todas 
esas partes de nuestro Ser), la comprensión 
va surgiendo cada vez más y más en nosotros; 
eso es obvio.

La comprensión nos lleva muy lejos en 
nuestros estudios. En todo caso, luchamos 
por la integración del Ser, queremos la 
desintegración del ego. Por lo tanto, urge 
trabajar, profundamente, sobre nosotros 
mismos.

Para poder desintegrar el ego, hay necesidad 
de comprender cada agregado psicológico que 
vamos a desintegrar. Por ejemplo, la venganza 
(no confundir la justicia con la venganza; 
justicia es una cosa, venganza es otra). Hay 
muchos que dicen: “la venganza es dulce”, y 
eso es absurdo, es absurdo y toman la justicia 
por su propia mano (eso es venganza). La 
Gran Ley se encarga de cobrar las cuentas en 
cada caso; nosotros no tenemos por qué ocupar 
el puesto de la Gran Ley. Si descubrimos que 
somos vengativos, necesitamos comprender 
el porqué de la venganza. Para comprender 
el proceso de la venganza, se hace necesario 
la meditación, la reflexión; se confunde (muy 
fácilmente) el proceso de la venganza con el 
proceso de la justicia, y tenemos siempre una 
marcadísima tendencia a tomar la justicia 
en nuestras propias manos (eso es venganza, 
somos vengativos). Si alguien nos hiere con la 
palabra, reaccionamos violentamente (eso es 
venganza), no somos capaces de permanecer 
callados ante un insultador, ante alguien 
que nos está ofendiendo; siempre tenemos 
esa marcadísima tendencia a reaccionar por 
cualquier palabrita que nos digan, y siempre 
nos sentimos aludidos, y aunque estamos 
en el Camino, una y otra vez respondemos 
reaccionando.

Observen ustedes a todos los hermanitos 
del movimiento gnóstico en general: ¿hay 
alguno que acaso no reaccione, en una u 
otra forma, ya sea verbalizando su reacción 
o guardándola en secreto? Todos tienen 
esa marcada tendencia a responder ante la 
palabra que ofende, ante la sonrisa que hiere, 

ante los ojos que apuñalan (todos tienen esta 
marcadísima tendencia a reaccionar).

Hay quienes ocupan por ejemplo … B … 
para dirigirse a los hermanos, ofendiéndolos, 
hiriéndolos, vengándose de los unos, 
vengándose de los otros, etc. No se ha dado 
eso, aquí, en nuestra sede patriarcal, por 
primera vez; pero sí en otras latitudes de 
América …B… hiriendo a fulano, a zutano, 
a mengano, vengándose de perencejo, etc. 
¿Ustedes creen que van bien esas gentes, 
siempre reaccionando? Es una marcada 
tendencia, siempre, a confundir la justicia por 
la venganza.

Cuando uno comprende, pues, el proceso 
de la venganza, puede darse el lujo de 
desintegrar el agregado psíquico de la misma; 
pero sólo comprendiéndolo debidamente. 
Antes, ¿cómo podría desintegrarlo?

¿Qué diremos, por ejemplo, de los celos? 
Hay mucha clase de celos, no solamente 
celos pasionales o amorosos. ¡No!: Hay celos 
políticos, hay celos religiosos, hay celos por 
amistades, etc. (son múltiples los celos). ¿Y 
qué es eso que se llama “celos”? ¡El temor de 
perder lo que más se ama! Resultan, entonces 
el Yo del apego... Un hombre teme perder a su 
mujer y la cela horriblemente; una novia teme 
perder a su novio, y lo cela espantosamente; y 
de allí resultan conflictos horrendos, muertes, 
venganzas, odios y cincuenta mil cosas por el 
estilo.

¿Cómo podría uno desintegrar ese Yo de los 
celos, si no sabe que son el producto del temor, 
del temor de perder lo que más se quiere? 
¿Cómo podríamos tratar de eliminar siquiera 
el Yo de los celos, si ignora que es el resultado 
del apego, si cree (equivocadamente) que es 
el producto del amor? ¿Cómo podría el amor 
tener celos, si el amor es perfecto, si el amor 
es divino? Los celos no pueden venir del 
amor, porque el amor todo lo entrega, nada 
quiere para sí, todo para el ser que ama; no 
desea sino la felicidad del ser que adora, sabe 
sacrificarse por el bien de quien ama.

Entonces los celos no vienen del amor, 
vienen del ego. Pero si uno ignora eso, si los 

El autoconocimiento del Ser



10  - 

El Áureo Florecer

está justificando, ¿cómo podría eliminarlos, 
de qué manera? ¡Imposible!

Así que es necesario, primero que todo, 
descubrir el defecto que debemos desintegrar, 
luego comprenderlo a través de la reflexión 
evidente del Ser, a través de la meditación 
de fondo, y una vez comprendido, se está 
preparado para la eliminación.

Así, mis queridos hermanos, es necesario que 
ustedes reflexionen en todo esto: Mientras uno 
no haya desintegrado el ego, está expuesto a 
muy graves errores: a juzgar, a odiar, a sentir 
deseos de venganza, a vengarse, etc., etc., etc.

¿Comprender a otros? Sí, es indispensable. 
Pero, ¿cómo podríamos comprenderlos, si no 
nos comprendemos a sí mismos?

Hay siete niveles de hombres, y no 
podemos negarlo. Primero es el primer nivel 
meramente instintivo, el segundo es el nivel 
exclusivamente emocional y el tercero es 
intelectual. Más allá de esos tres niveles, el 
cuarto nivel: el del hombre equilibrado, el 
del hombre que ya equilibró los centros de 
su máquina orgánica. Luego viene el quinto 
nivel: el de aquel que han fabricado un cuerpo 
astral, que pueden vivir en el mundo astral 

conscientemente. El sexto nivel es el de aquel 
que pueden vivir en el mundo de la mente, 
conscientemente, porque ya se fabricaron su 
cuerpo mental. Y el séptimo, es el de aquellos 
que están establecidos en el mundo causal, 
con cuerpo causal, como hombres causales.

Obviamente, los hombres número 1, 2, 
y 3, son los que más daño causan, no se 
comprenden unos a otros. Los hombres 
número 1, 2 y 3, viven dentro del círculo de la 
“Torre de Babel”; allí existe la “confusión de 
lenguas”, allí nadie entiende a nadie. Ellos son 
los que han provocado la primera y segunda 
guerra mundial, ellos son los que tienen al 
mundo en tribulación. Ni los hombres número 
4, 5, 6, ó 7, harían lo que hacen los hombres 
número 1, 2 y 3. Los Hombres 4, 5, 6 y 7, 
no provocan guerras, no tienen al mundo en 
conflicto. Son los 1, 2 y 3, los que han traído 
tanta amargura sobre la faz de la Tierra.

Entre esos hombres 1, 2 y 3, hay distintos 
grados de comprensión, eso es obvio. Entre los 
hombres número 1, 2 y 3, hay mucha clase de 
gente. Así, pues, vean ustedes lo que significa 
la comprensión.



 -   11

Nosotros debemos comprender todo; hacernos 
conscientes; autoexplorarnos profundamente 
para conocernos. Ya les decía yo en pasadas 
reuniones que había dos aspectos capitales, 
dos factores decisivos en nuestros estudios: 
el uno, la recordación de sí mismo y el otro 
la relajación del cuerpo. Recordarse de sí 
mismo, de su propio Ser interior profundo y 
relajarse en profunda meditación. Así adviene 
a nosotros lo nuevo, así poco a poco nos vamos 
autoexplorando, y eso es fundamental...

Ahora, para ustedes al concluir esta plática, 
esta tesis, doy oportunidad, a los hermanos 
aquí presentes, para que pregunten lo que 
no hayan entendido, tiene la palabra los 
hermanos....

D. Venerable Maestro, haciendo referencia 
a su plática pasada, sobre el relajamiento y el 
recuerdo de sí, ¿qué es lo que da el recuerdo 
de sí: el equilibrio de los tres cilindros de la 
máquina humana, estar en recuerdo de sí o es 
el recuerdo de sí el que equilibra los cilindros 
de la máquina orgánica?

M. Con la recordación del propio Ser 
interior profundo, se produce, o se coopera, 
o se ayuda al surgimiento del Ser individual 
en uno. Obviamente, cuando el Ser surge 
en uno, equilibra entonces los cinco centros 
de la máquina orgánica: intelecto, centro 
emocional, centro motor, y el centro instintivo, 
y el centro sexual. En verdad, viene el 
equilibrio de los cinco centros de la máquina.

D. Entonces, ¿el recuerdo de sí no puede 
surgir espontáneamente, sino a través de un 
trabajo sobre la falsa personalidad?

M. Es obvio que tener que siempre respetar 
la “recordación de sí mismo”, implica un 
trabajo: la personalidad se relaja, para quedar 
en estado pasivo. Entonces los mensajes 
que vienen del Ser, a través de los centros 
superiores, pues llegan a la mente, y él trae, 
pues, orden y armonía en nosotros.

D. Venerable Maestro, dice usted que por el 
Ser, se logra el equilibrio de los centros. Pero 
entre eso viene el juego de la personalidad 
y en conflicto de la mente, ¿de qué manera 
se podría conjurar ese conflicto de la mente, 
para lograr... ...la expresión verdadera del Ser 
y del equilibrio en nosotros?

M. Pues cuando se habla de “relajación”, 
hay que entenderlo íntegramente, porque si 
vamos a relajar exclusivamente los músculos 
(que siempre están tensos), no hemos 
comprendido, integralmente, el proceso de la 
relajación. Se trata de relajar, no solamente 
los músculos, nervios del cuerpo, sino 
también la mente. Cuando la mente está 
quieta, cuando la mente está en silencio, 
cuando ya no proyecta, cuando está en estado 
receptivo, integral, entonces adviene lo nuevo. 
Pero mientras exista una mente proyectista 
y un cuerpo en tensión, no adviene jamás lo 
nuevo. De manera que, para que la mente 
pueda no estar en conflicto, durante unos 
instantes siquiera, debe haber relajación 
física y mental. Entonces esos conflictos 
desaparecen por un instante, por un instante 
surge el Ser en nosotros. Es un momento de 
vacío que el Ser aprovecha para llenarlo, y 
entonces adviene lo nuevo. Poco a poco, el 
Ser (lentamente) va produciendo la unión 
de todos los centros de la máquina orgánica, 
van desapareciendo los conflictos entre los 
tres cerebros: intelectual, emocional y motor. 
Por segundos, por minutos, podemos recibir 
mensajes de los mundos superiores. Pero se 
necesita constancia en el trabajo; ese es el 
camino a seguir...

D. Venerable Maestro, nos hablaba de las 
diferentes partes autónomas y autoconsciente 
del Ser, y nos puso algunos ejemplos, 
hablándonos de los apóstoles que están dentro 
de cada uno de nos. ¿Cuál parte autónoma 
y autoconsciente del Ser, está relacionada, 
íntimamente, con la aniquilación del Yo.

M. ¡Judas Iscariote! No pensemos solamente 
en el Judas aquel de hace 1977 años, 

El autoconocimiento del Ser



12  - 

El Áureo Florecer

pensemos en Judas Interior... Ese apóstol 
interior, que es una de las Doce Potencias 
que en nuestro interior cargamos, una de 
las doce partes del Ser. Él está vivamente 
interesado en la aniquilación budista, por eso 
es extraordinario...

No niego la existencia tampoco de aquel 
apóstol de hace 1977 años, que representara 
realmente a nuestro Judas Íntimo. Él es 
una realidad. Él existe. Él es uno de los 
grandes, el más destacado maestro, el más 
exaltado adepto que anduvo con Jesús de 
Nazareth, pero dentro de nosotros hay 
un Judas Interior, fuera de aquel Judas 
realmente, fuera de los Tres Traidores que 
están aquí en nuestros centros, hay alguien 
que personifica a Iscariote, que realmente 
está interesado en la destrucción del ego, de 
cada uno de nos. Judas Iscariote nos enseña, 
con entera claridad meridiana, la doctrina de 
la desintegracion del ego.

Judas Iscariote no es, como muchos piensan, 
un hombre que traicionó a su maestro. No, él 
realizó un papel, enseñado por su maestro, y 
nada más. El mismo Jesús de Nazareth se lo 
preparó y Judas lo aprendió de memoria y lo 
representó a conciencia, públicamente.

La doctrina de Judas indica cómo lograr la 
eliminación de todos los agregados psíquicos, 
la muerte del ego. Por esa razón Judas se 
ahorcó, para indicar que el ego debe reducirse 
a cenizas.

Judas representó un papel, y nada más; 
se preparó a conciencia. Para no contradecir 
en nada las Sagradas Escrituras, lo ensayó 
varias veces, antes de hacerlo públicamente, 
como un actor hace su papel y nada más. Judas 
era y sigue siendo el discípulo más exaltado 
de Jesús el Cristo, logró la Cristificación…

D. Maestro, ¿cómo debemos de entender el 
trabajo de Tomás en nosotros?

M. Bien sabemos nosotros que Tomás 
implica un poco escepticismo, de duda, de 
todo eso.

Pero llevado a fondo aquel Tomás místico 
que en nuestro interior cargamos, obviamente 
se relaciona con el discernimiento. Es 
necesario aprender a discernir. Es urgente, 
dijéramos, descubrir de la autocrítica para 
abrir los valores, ver qué es lo que tienen 
de verdad, así es como hay que entender a 
Tomás, al Tomás Interior.

Cada uno de nosotros lleva a cuestas las 
Doce Potestades en su propio Ser. Y todas 
esas partes autónomas y autoconscientes 
del Ser, en la Pistis Sophia son llamadas los 
“rectores de los aeones y del destino y de la 
esfera”. Ellos se mueven, pues, ellos hacen 
su obra, la Gran Obra, con la escuadra, el 
triángulo, los octágonos; y todo esto hay que 
saberlo entender.

D. ¿Cuál de las Doce Potestades está 
encargada de la Alquimia?

M. Incuestionablemente, hay uno que es 
encargado de la Alquimia; se le llama en 
Alquimia el “antimonio”, el antimonio, pero 
este no es una de las Doce Potestades... B

[Interrumpe un estudiante con una pregunta].

D. Pero, ¿y una parte de nuestro Ser?...

M. Lo que sí hay es un Maestro especialista 
en Alquimia, y al cual estoy seguro que le 
obedece el antimonio, que es precisamente 
Santiago el Mayor (el bendito patrón de la 
Gran Obra), a él le obedece el antimonio. 
¿Entendido? Él es el encargado trascendental 
de la Alquimia, de la Gran Obra.

D. ¿Señor Maestro, ¿de qué manera obraría 
San Pedro para llevar al Cristo dentro de 
nosotros?

M. Hay tres purificaciones que hacer por el 
hierro y por el fuego. Quien no hace las tres 
purificaciones no consigue la cristificación.

Pedro, con la cabeza hacia abajo (indica 
que es crucificado con la cabeza hacia abajo), 



 -   13

Son tres purificaciones a base de hierro y 
fuego. Por eso son los tres clavos de la cruz. 
Por eso el INRI sobre la Cruz: “Ignis Natura 
Renovatur Integram” (“El Fuego renueva 
incesantemente la Naturaleza”). Para que el 
Pedro Íntimo, particular de cada uno de nos, 
realizare este trabajo, tiene que negar al Cristo 
tres veces. No que lo niegue negando, sino 
que, sencillamente, tiene que bajar a trabajar 
en la Forja de los Cíclopes, en la Novena 
Esfera, antes de lograr la resurrección; tiene 
que vivir entre los demonios, en tres épocas, 
con los demonios, antes de poder resucitar de 
entre los muertos. La resurrección se hace en 
vida, ¡aquí y ahora!

D. Maestro, el demonio de los celos pa-
sionales, ¿es una raíz de la lujuria?

M. Pues, sí. Los celos no existirían si no 
hubiese lujuria

significa que hay que bajar a la Novena 
Esfera a trabajar con el fuego y el agua, 
origen de mundos, bestias, hombres y dioses. 
Toda auténtica iniciación blanca comienza 
por allí. Y Pedro, eso nos está diciendo con su 
crucifixión.

Ahora bien, hay tres purificaciones que 
son las tres negaciones de Pedro. Primera 
Purificación: Primera Montaña, la de la 
iniciación. Segunda Purificación: La Segunda 
Montaña, la de la Resurrección. Tercera 
Purificación: pertenece a la estrella de las 
ocho puntas y al libro de Job, sobre la cumbre 
de la Segunda Montaña.

No se podría lograr la resurrección del 
Cristo Íntimo en nosotros, sin haber pasado 
previamente por las tres purificaciones a 
base de hierro y fuego. Tres veces canta el 
gallo. Es decir, el mercurio de la filosofía 
secreta. Porque eso representa el gallo, el GA-
I-O, o I.A.O.; “Y antes de que el gallo cante 
por tercera vez me habrás negado tres veces”. 
Porque tres veces tiene que bajar el iniciado 
a los mundos infiernos a trabajar con el fuego 
y el agua.

El autoconocimiento del Ser



14  - 

El Áureo Florecer



 -   15

Hace siglos, los padres del desierto 
vivían conducidos por este princi-
pio de sabiduría: “Fuge, tace, quies-
ce”, “Huye, calla y reposa”.

Desde la perspectiva de quiénes queremos 
vivir la contemplación en medio de la vida 
diaria, creo que podríamos hacer esta tra-
ducción de aquel principio sabio: “Huye de 
la dispersión, de la superficialidad, sosiéga-
te, serénate, y serás conducido a la quietud 
del Espíritu”.

Para que el agua del Espíritu que mana 
dentro de nosotros pueda inundarnos e 
inundar todo lo que tocamos, necesitamos 
tener una actitud de sosiego, de serenidad 
y de quietud, en medio del mundo de rela-
ciones y de acontecimientos en los que vi-
vimos.

No es fácil, pero es posible y es impres-
cindible, si queremos dejar al espíritu del 
Padre hacer su obra en nosotros. 

Huye de la dispersión, 
de la superficialidad.
Los grandes regalos que la civilización ac-

tual ofrece al hombre, entrañan una gran 
dificultad para vivir desde dentro y en re-
poso profundo. Hay más posibilidades de 
moverse, existe un diluvio de información, 
nos llegan medios de presiones masivas, de 
estímulos de todo tipo en una sociedad rica, 
pluralista y libre, nuevas comodidades y ob-
jetos de todo tipo.

El uso indiscriminado de estas realidades 
está haciéndonos personas llenas de estrés; 



16  - 

El Áureo Florecer

muy dispersas; personas nerviosas que vi-
ven fuera de sí, personas superficiales a ca-
ballo de la última novedad; personas poco 
silenciadas que no viven el presente, disfru-
tándolo; personas evadidas y desarmónicas. 
En “El Arte de Amar”, Erik Fromm escribe: 
“Nuestra cultura lleva a una forma difusa 
y descentrada, que casi no registra parale-
lo en la historia. Se hacen muchas cosas a 
la vez… Somos consumidores con la boca 
siempre abierta, ansiosos y dispuestos a tra-
garlo todo… Esta falta de concentración se 
manifiesta claramente en nuestra dificultad 
para estar a solas con nosotros mismos”.

Es tan fuerte esta situación que incluso 
se percibe en la vida de muchos sacerdotes 
y en las comunidades religiosas de vida ac-
tiva, a quienes vemos estresados, sin tiem-
po para el encuentro personal, cogidos por 
horas de televisión, sin espacios gratuitos y 
con un clima de parloteo que, a veces, son 
para preocupar.

Hemos de ser conscientes de esta situa-
ción quienes queremos dejarnos conducir 
por el Espíritu hacia “el estado del hombre 
adulto, a la madurez de la plenitud de Cris-
to” (Ef 4,13). Así superamos positivamente 
la ambivalencia de la realidad actual en la 
que debemos vivir.

Es necesario vivir 
desde la profundidad
No es posible que se dé en nosotros un 

nivel de conciencia mística, viviendo en el 
nivel de conciencia superficial.

Es necesario hacer fondo. Vivir desde lo 
hondo de nosotros, desde dentro, desde “la 
sustancia del alma”. La vida del espíritu 
es una sorprendente revelación de nuestra 
realidad fundamental y del Dios que vive 
en lo profundo de nosotros. Esto exige del 
creyente vivir desde su realidad esencial.

Viviendo desde la profundidad, nuestra 
personalidad se armoniza y cada pieza de 
nuestro puzle se va colocando en su sitio y 
aflorando nuestro rostro original.

Viviendo en ella, nos relacionamos con las 
personas desde una actitud de veracidad. 
Es mi yo verdadero quien sale a acoger al 
otro con quien me relaciono.

Desde la profundidad puedo percibir los 
acontecimientos en su objetividad y puedo 
implicarme y comprometerme con ellos en 
lo que desde mi verdadera realidad puede 
aportarles.

Desde la profundidad capto las ataduras, 
las distorsiones que desde mi falso yo es-
tán interceptando la relación verdadera con 
todo cuanto existe. Sitúo bien las tormentas 
de superficie que se dan en mí.

Por último, solo desde la profundidad pue-
do adorar, puedo vivir en comunión con lo 
que es el núcleo esencial de cuanto existe.

Sosiégate, serénate.
Para poder vivir desde la hondura es 

necesario no solo serenar la superficie, sino 
hacer todo un camino de sosiego que nos 
introduzca en la quietud del espíritu.

Comencemos por cuidar el lugar donde 
vivimos. Muchos de los ruidos y de las 
tensiones que nos rodean son controlables. 
En tu casa, en el trabajo, en tu vida de 
relaciones pueden disminuirse los ruidos 
para ir construyendo un ambiente sereno 
relajado, acogedor.

Una habitación ordenada, el detalle de 
una flor, el modo de caminar, tu manera 
de relacionarte con quienes vives, un 
tono de música apropiada, la austeridad 
en los muebles y los adornos de tu casa… 
son medios muy eficaces para vivir en un 
ambiente sereno y sosegado.

Todos tenemos la experiencia de lugares 
que solo entrar en ellos nos sosiegan y nos 
sitúan dentro de nosotros.

Otro paso es el sosiego de la persona.
Soltar las tensiones musculares 

innecesarias, lograr un tono de relajación 
corporal que mantenga nuestro cuerpo 
en armonía. Hay que revisar nuestras 



 -   17

costumbres en la comida, equilibrar más 
la tensión y el descanso, hacer un pequeño 
tiempo diario de ejercicio corporal…

El cuerpo es la cara del espíritu, es la 
expresión sensible de la transcendencia, 
es el templo de la divinidad… y debemos 
ayudarle para que pueda transparentarla.
Llegamos así al sosiego psicológico.

Esta es la armonía de todas nuestras 
dificultades. Fruto de ser señores de nuestro 
ser, de vivir conscientemente cada una de 
nuestras actividades, de estar aquí y ahora 
con aquellas dimensiones del ser que ahora 
necesitamos ejercitar. La serenidad es el 
fruto de una adecuación del adentro con el 
afuera, en todo momento.

La serenidad no es posible, además, 
sino en la medida en que nuestro mundo 
inconsciente vaya estando aclarado y 
descongestionado. Miedos, ansiedades, 
conflictos internos, influjos sutiles… todo 
debe irse limpiando con la luz, la fuerza y 
la inteligencia del espíritu.

San Juan de la Cruz nos dirá que para 
que “el entendimiento esté dispuesto para la 
divina unión ha de quedar limpio del todo. 
Un entendimiento íntimamente sosegado y 
acallado, puesto en fe” (2S. 9,11).

Así llegamos al gran sosiego, a la serenidad 
fundamental: la serenidad del corazón. Es el 
silencio de las raíces del ser, de donde nace 
el desorden radical: “Lo que sale del corazón 
del hombre es lo que contamina al hombre. 
Porque de dentro del corazón de los hombres 
salen las intenciones malas” (Mc 7,20-23). 
Por eso Tony de Mello ha dicho que el silencio 
profundo es “la ausencia de egoísmo”.

La persona sosegada del todo es aquella 
que vive en la paz del corazón. La que 
domina sus apetencias, la que ha salido 
de sí para vivir en el amor al otro y a los 
otros, es la persona libre que tiene todo bajo 
sus pies, es el indiferente positivo de San 
Ignacio: “Igual muerte que vida, salud que 
enfermedad, riqueza que pobreza”, es aquel 
que ve todo solo desde el querer de Dios, es 
el pobre de corazón.

“En esta desnudez halla la persona 
espiritual su quietud y descanso, porque, 
no codiciando nada, nada le fatiga hacia 
arriba y nada le oprime hacia abajo, porque 
está en el centro de su humildad”, dice San 
Juan de la Cruz (I S.13,13).

Es este silencio del corazón el que nos 
capacita para ver a Dios. “Bienaventurados 
los limpios de corazón porque ellos verán a 
Dios”. Y nos capacita para ver al hermano 
desde la verdad, para acogerlo en su 
realidad, sin proyectar sobre él nuestras 
ilusiones o nuestras frustraciones, o 
nuestras tentaciones de dominio. Este 
sosiego del corazón nos capacita para amar; 
un amor adulto y un amor teologal. Hace 
salir de nosotros la actividad verdadera, 
ese hacer que nos madura y hace crecer el 
Reino de Dios en la vida humana.

Necesidad de adiestramiento
Todo este proceso de sosiego y serenidad, 

impulsado en nosotros por el espíritu, 
necesita de nuestra colaboración.

Hace falta todo un nuevo estilo de ascesis 
que deje crecer en nosotros la armonía y la 
unidad a la que somos llamados, en medio 
de un ambiente consumista y burgués en el 
que nos toca vivir.

Es necesaria una disciplina personal, 
comunitaria y ambiental.

El Evangelio lo deja claro:  “Buscad 
primero el Reino de Dios y su justicia y 
todas las demás cosas se os darán por 
añadidura. No os preocupéis del mañana; el 
mañana se preocupará de sí mismo. Cada 
día tiene bastante con su propia dificultad.” 
(Mt. 6,33-34). 

“El que no renuncie a todos sus bienes, no 
puede ser mi discípulo” (Lc. 14,33). 

“Venid a un lugar solitario para descansar 
un poco” (Mc. 6,31). 

“Si alguno quiere seguir conmigo, niéguese 
a sí mismo, tome su cruz y sígame. Porque 
quien quiera salvar su vida, la perderá, pero 

Sobre el sosiego y la quietud



18  - 

El Áureo Florecer

quien pierda su vida por mí la encontrará” 
(Mt. 16, 24-25).

Necesitamos, incluso, alguna metodología 
que nos acompañe durante esta pere-
grinación hacia el sosiego del corazón, al 
menos durante las primeras etapas. Las 
diversas generaciones creyentes han ido 
ejercitando en su época el método popular 
adecuado que conducía al sosiego y la 
serenidad del espíritu.

Hoy también se nos ofrecen viejos y nuevos 
métodos para el silencio del ser. Cada uno 
ha de encontrar el que más le ayude.

Urge, también, encontrar el espacio de 
soledad y el ritmo de soledad que cada uno 
necesita para crecer. Jesús armonizaba 
soledad y servicio. A veces de noche, otras 
de madrugada. A veces marchando a la 
montaña, otras internándose en el mar 
o en el huerto de un amigo. A veces, los 
pequeños momentos oracionales que cada 
día realizaba como un buen israelita, a 
veces la fidelidad a los momentos semanales 
en la sinagoga o las grandes semanas en las 
que subía a Jerusalén.

La soledad es imprescindible en 
dimensiones diversas y en equilibrio 
con la actividad y el tiempo dedicado a 
las relaciones fraternales. La actividad 
ser  motor de crecimiento en nosotros, si 
encontramos el ritmo adecuado de soledad 
y de presencia en la vida.

“El abad Moisés dijo al abad Macario: 
Yo deseo estar en sosiego y serenidad, 
pero los hermanos no me dejan. El abad 
Macario, le contestó: Me parece que tú eres 

de natural tierno y delicado y no eres capaz 
de deshacerte de un hermano inoportuno. 
Si realmente buscas el sosiego del corazón, 
ve al desierto, bien dentro, a Petra; verás 
cómo allí encontrarás el reposo que buscas. 
Así lo hizo y consiguió la paz”.

Cada uno según su modo de ser y las 
circunstancias en las que debe vivir, debe 
encontrar la medida de soledad que necesita 
para responder a las exigencias que Dios 
pone en su corazón.

Así entrarás en la quietud de espíritu.
El sosiego y la serenidad de toda la persona 

va introduciéndonos en una activa quietud 
que en su momento va siendo madurada por 
el don de la quietud del Espíritu.

La verdadera quietud es intensidad de 
amor. Es poner en dirección de Dios todas 
las fuerzas, todas las capacidades, todo el 
corazón. Es amar sin medida a quien nos 
ama desmesuradamente.

La quietud es como un enraizamiento en 
Dios; es tenerlo a Él como la única tierra 
en que hemos sido plantados, en la que 
crecemos y desde la que fructificamos.

Va haciéndose en nosotros en la medida 
en que estamos cogidos por el único 
necesario. “Marta, Marta, aún estás cogida 
por muchas preocupaciones y no te das 
cuenta que solo una es necesaria. María 
la ha encontrado y por eso, su quietud y su 
enraizamiento en la tierra auténtica” (Lc. 
10,41-42).



 -   19

Esta quietud es contemplación. Así define 
la contemplación San Juan de la Cruz: “la 
atención amorosa a Dios en paz interior y 
quietud y descanso” (2S. 13,4). Y también: 
“Es una quietud amorosa y sustancial” (2S. 
14,4). Y en el mismo capítulo: “Poniéndose 
la persona delante de Dios, se pone en acto 
de noticia confusa, pacífica, amorosa y 
sosegada, en que está la persona bebiendo 
sabiduría, amor y sabor” (2S. 14,2).

La quietud es la paz de Dios que exulta 
en el fondo del corazón.La quietud no es 
inactividad. Los místicos han actuado, han 
hecho lo que tenían que hacer, pero desde 
ese núcleo sagrado y quieto de quien solo 
busca “la honra y gloria de Dios”.

La quietud tampoco es ausencia de 
sufrimientos: no hay verdadera quietud, 
sin buena cruz. Pero se puede sufrir mucho 
y crecer en la quietud. Algunas personas 
me han dicho: “Estoy sufriendo mucho 
desde esta situación sin salida, pero hay un 
núcleo dentro de mí que sigue inalterable, 
en total paz”.

Cuando este don de la quietud va 
asentándose en la persona de Dios, este 
mismo don va siendo el único maestro, 
el guía espiritual del ser humano. Ya no 
necesita otros medios y maestros que le 
conduzcan en su clara oscuridad.

“En soledad vivía
y en soledad ha puesto ya su nido,
y en soledad la guía
a solas su querido,
también en soledad de amor herido” 
(Canción 35)

Es la sabiduría de Dios, la única sabiduría 
del que vive en esta quietud: “Sabiduría 
de Dios, secreta o escondida, en la cual, 
sin ruido de palabras y sin ayuda de 
algún sentido corporal ni espiritual, como 
en silencio y quietud, a oscuras de todo lo 
sensitivo y natural, enseña Dios ocultísima y 
secretísimamente a la persona sin ella saber 
cómo; lo cual algunos llaman “entender no 
entendiendo“. (Canción 39,12).

En el punto final de este largo camino del 
sosiego y la serenidad, “hay personas que 
con sosiego y quietud van aprovechando 
mucho” (S. Prólogo, 7).

Aventura maravillosa la que hemos 
descrito. Aventura esencial que va a lograr 
en nosotros la integración de toda nuestra 
persona, la fecundidad en su quehacer y el 
crecer sin cesar en esa tierra teologal del 
único Dios.

Mi amado, las montañas,
los valles solitarios, nemorosos,
las ínsulas extrañas,
los ríos sonorosos,
el silbo de los aires amorosos;
la noche sosegada,
en par de los levantes de la aurora,
la música callada,
la soledad sonora,
la cena que recrea y enamora.
(Cántico Espiritual, 14,15)

Sobre el sosiego y la quietud



20  - 

El Áureo Florecer



 -   21

Prólogo

También, ¡oh Dios y deleite mío!, en es-
tos dichos de luz y amor 
de ti se quiso mi alma 

emplear por amor de ti, por-
que ya que yo, teniendo la len-
gua de ellos, no tengo la obra y virtud 
de ellos, que es con lo que, Señor mío, te 
agradas, más que con el lenguaje y sabidu-
ría de ellos, otras personas, provocadas por 
ellos, por ventura aprovechen en tu servicio 
y amor, en que yo falto, y tenga mi alma en 
qué se consolar de que haya sido ocasión 
que lo que falta en ella halles en otros.

Amas tú, Señor, la discreción, amas 
la luz, amas el amor sobre las demás 
operaciones del alma. Por eso, estos 
dichos serán de discreción para el 
caminar, de luz para el camino y 
de amor en el caminar.

Quédese, pues, lejos la retóri-
ca del mundo; quédense las par-
lerías y elocuencia seca de la 
humana sabiduría, flaca e inge-
niosa, de que nunca tú gustas, 



22  - 

El Áureo Florecer

y hablemos palabras al corazón bañadas en 
dulzor y amor, de que tú bien gustas, quitan-
do por ventura delante ofendículos y tropiezos 
a muchas almas que tropiezan no sabiendo, y 
no sabiendo van errando, pensando que acier-
tan en lo que es seguir a tu dulcísimo Hijo, 
Nuestro Señor Jesucristo, y hacerse semejan-
tes a él en la vida, condiciones y virtudes, y 
en la forma de la desnudez y pureza de su es-
píritu. Mas dala tú, Padre de misericordias, 
porque sin ti no se hará nada, Señor.

1. Siempre el Señor descubrió los tesoros de 
su sabiduría y espíritu a los mortales, mas, 
ahora que la malicia va descubriendo más su 
cara, mucho los descubre.

2. ¡Oh, Señor Dios mío!, ¿quién te buscará 
con amor puro y sencillo que te deje de hallar 
muy a su gusto y voluntad, pues que tú te 
muestras primero y sales al encuentro a los 
que te desean?

3. Aunque el camino es llano y suave para 
los hombres de buena voluntad, el que cami-
na, caminará poco y con trabajo si no tiene 
buenos pies y ánimo, y porfía animosa en eso 
mismo.

4. Más vale estar cargado junto al fuerte 
que aliviado junto al flaco, cuando estás car-
gado, estás junto a Dios, que es tu fortaleza, 
el cual está con los atribulados; cuando estás 
aliviado, estás junto a ti, que eres tu misma 
flaqueza; porque la virtud y fuerza del alma en 
los trabajos de paciencia crece y se confirma.

5. El que solo se quiere estar, sin arrimo de 
maestro y guía, será como el árbol que está 
solo y sin dueño en el campo, que, por más 
fruta que tenga, los viadores (caminantes) se 
la cogerán y no llegará a sazón.

6. El árbol cultivado y guardado con el be-
neficio de su dueño, da la fruta en el tiempo 
que de él se espera.

7. El alma sola, sin maestro, que tiene vir-
tud, es como el carbón encendido que está 
solo: antes se irá enfriando que encendiendo.

8. El que a solas cae, a solas se está caído y 
tiene en poco su alma, pues de sí solo la fía.

9. Pues no temes el caer a solas, ¿cómo pre-
sumes de levantarte a solas? Mira que más 
pueden dos juntos que uno solo.

10. El que cargado cae, dificultosamente se 
levantará cargado.

11. Y el que cae ciego, no se levantará ciego 
solo; y, si se levantare solo, encaminará por 
donde no conviene.

12. Más quiere Dios en ti el menor grado de 
pureza de conciencia que cuantas obras pue-
des hacer.

13. Más quiere Dios en ti el menor grado de 
obediencia y sujeción que todos esos servicios 
que le piensas hacer.

14. Más estima Dios en ti el inclinarte a la 
sequedad y al padecer por su amor que todas 
las consolaciones y visiones espirituales y me-
ditaciones que puedas tener.

15. Niega tus deseos y hallarás lo que de-
sea tu corazón. ¿Qué sabes tú si tu apetito es 
según Dios?

16. ¡Oh dulcísimo amor de Dios, mal conoci-
do! El que halló sus venas descansó.

17. Pues se te ha de seguir doblada amargu-
ra de cumplir tu voluntad, no la quieras cum-
plir, aunque quedes en amargura.

18. Más indecencia e impureza lleva el alma 
para ir a Dios, si lleva en si el menor apetito 
de cosa del mundo, que si fuese cargada de to-
das las feas y molestas tentaciones y tinieblas 
que se pueden decir, con tal que su voluntad 
razonal no las quiera admitir. Antes el tal en-
tonces puede confiadamente llegar a Dios por 
hacer la voluntad de Su Majestad, que dice: 
“Venid a mí todos los que estáis trabajados y 
cargados y yo os recrearé” (Mt.11,28).

19. Más agrada a Dios el alma que con se-
quedad y trabajo se sujeta a lo que es razón, 
que la que, faltando en esto, hace todas sus 
cosas con consolación.

20. Más agrada a Dios una obra, por peque-
ña que sea, hecha en escondido, no teniendo 
voluntad de que se sepa, que mil hechas con 
gana de que las sepan los hombres. Porque 
el que con purísimo amor obra por Dios, no 
solamente no se le da nada de que lo vean 
los hombres, pero ni lo hace porque lo sepa el 



 -   23

mismo Dios; el cual, aunque nunca lo hubie-
se de saber, no cesaría de hacerle los mismos 
servicios con la misma alegría y pureza de 
amor.

21. La obra pura y entera hecha por Dios en 
el seno puro hace reino entero para su dueño.

22. Dos veces trabaja el pájaro que se asentó 
en la liga, es a saber: en desasirse y limpiarse 
de ella. Y de dos maneras pena el que cumple 
su apetito: en desasirse y, después de desasi-
do, en purgarse de lo que de él se le pegó.

23. El que de los apetitos no se deja llevar, 
volará ligero según el espíritu, como el ave a 
que no falta pluma.

24. La mosca que a la miel se arrima im-
pide su vuelo; y el alma que se quiere estar 
asida al sabor del espíritu impide su libertad 
y contemplación.

25. No te hagas presente a las criaturas si 
quieres guardar el rostro de Dios claro y sen-
cillo en tu alma; mas vacía y enajena mucho 
tu espíritu de ellas y andarás en divinas lu-
ces, porque Dios no es semejante a ellas.

Oración del alma enamorada.

26. ¡Señor Dios, amado mío! Si todavía te 
acuerdas de mis pecados para no hacer lo que 
te ando pidiendo, haz en ellos, Dios mío, tu 
voluntad, que es lo que yo más quiero, y ejer-
cita tu bondad y misericordia y serás conocido 
en ellos. Y si es que esperas a mis obras para 
por ese medio concederme mi ruego, dáme-
las tú y óbramelas, y las penas que tú quisie-
ras aceptar, y hágase. Y si a las obras mías 
no esperas, ¿qué esperas, clementísimo Señor 
mío?; ¿por qué te tardas? Porque si, en fin, 
ha de ser gracia y misericordia la que en tu 
Hijo te pido, toma mi cornadillo, pues le quie-
res, y dame este bien, pues que tú también lo 
quieres.

¿Quién se podrá librar de los modos y tér-
minos bajos si no le levantas tú a ti en pureza 
de amor, Dios mío?

¿Cómo se levantará a ti el hombre, engen-
drado y criado en bajezas, si no le levantas tú 
Señor, con la mano que le hiciste?

No me quitarás, Dios mío, lo que una vez 
me diste en tu único Hijo Jesucristo, en que 
me diste todo lo que quiero. Por eso me holga-
ré que no te tardarás si yo espero.

¿Con qué dilaciones esperas, pues desde lue-
go puedes amar a Dios en tu corazón?

27. Míos son los cielos y mía es la tierra; 
mías son las gentes, los justos son míos y 
míos los pecadores; los ángeles son míos, y la 
Madre de Dios y todas las cosas son mías; y 
el mismo Dios es mío y para mí, porque Cris-
to es mío y todo para mí. Pues ¿qué pides y 
buscas, alma mía? Tuyo es todo esto, y todo 
es para ti. No te pongas en menos ni repares 
en meajas que se caen de la mesa de tu Padre.

Sal fuera y gloríate en tu gloria, escóndete 
en ella y goza, y alcanzarás las peticiones de 
tu corazón.

28. El espíritu bien puro no se mezcla con 
extrañas advertencias ni humanos respetos, 
sino solo en soledad de todas las formas, in-
teriormente, con sosiego sabroso se comunica 
con Dios, porque su conocimiento es en silen-
cio divino.

29. El alma enamorada es alma blanda, 
mansa, humilde y paciente.

30. El alma dura en su amor propio se en-
durece.

31. Si tú en tu amor, ¡oh buen Jesús! no sua-
vizas el alma, siempre perseverará en su na-
tural dureza.

32. El que la ocasión pierde, es como el que 
soltó el ave de la mano, que no la volverá a 
cobrar.

33. No te conocía yo a ti, ¡oh Señor mío!, 
porque todavía quería saber y gustar cosas.

34. Múdese todo muy enhorabuena, Señor 
Dios, porque hagamos asiento en ti.

35. Un solo pensamiento del hombre vale 
más que todo el mundo; por tanto, sólo Dios 
es digno de él.

Avisos espirituales



24  - 

El Áureo Florecer

36. Para lo insensible, lo que no sientes; 
para lo sensible, el sentido; y para el espíritu 
de Dios, el pensamiento.

37. Mira que tu ángel custodio no siempre 
mueve el apetito a obrar, aunque siempre 
alumbra la razón; por tanto, para obrar vir-
tud, no esperes al gusto, que bástate la razón 
y entendimiento.

38. No da lugar el apetito a que le mueva el 
ángel cuando está puesto en otra cosa.

39. Secado se ha mi espíritu, porque se olvi-
da de apacentarse en ti.

40. Eso que pretendes y lo que más deseas 
no lo hallarás por esa vía tuya ni por la alta 
contemplación, sino en la mucha humildad y 
rendimiento de corazón.

41. No te canses, que no entrarás en el sa-
bor y suavidad de espíritu, si no te dieres a la 
mortificación de todo eso que quieres.

42. Mira que la flor más delicada más pres-
to se marchita y pierde su olor; por tanto, 
guárdate de querer caminar por espíritu de 
sabor, porque no serás constante; mas escoge 
para ti un espíritu robusto, no asido a nada, 
y hallarás dulzura y paz en abundancia; por-
que la sabrosa y durable fruta en tierra fría 
y seca se coge.

43. Cata que tu carne es flaca y que ningu-
na cosa del mundo puede dar fortaleza a tu 
espíritu ni consuelo; porque lo que nace del 
mundo, mundo es, y lo que nace de la carne, 
carne es; y el buen espíritu sólo nace del espí-
ritu de Dios, que se comunica no por mundo 
ni carne (Jn. 4, 6).

44. Entra en cuenta con tu razón para ha-
cer lo que ella te dice en el camino de Dios, y 
valdráte más para con tu Dios que todas las 
obras que sin esta advertencia haces y que 
todos los sabores espirituales que pretendes.

45. Bienaventurado el que, dejado aparte su 
gusto e inclinación, mira las cosas en razón y 
justicia para hacerlas.

46. El que obra razón es como el que come 
sustancia, y el que se mueve por el gusto de 
su voluntad, como el que come fruta floja.



 -   25

47. Tú, Señor, vuelves con alegría y amor a 
levantar al que te ofende y yo no vuelvo a le-
vantar y honrar al que me enoja a mí.

48. ¡Oh, poderoso Señor!, si una centella del 
imperio de tu justicia tanto hace en el prín-
cipe mortal, que gobierna y mueve las gen-
tes, ¿qué hará tu omnipotente justicia sobre 
el justo y el pecador?

49. Si purificares tu alma de extrañas po-
sesiones y apetitos, entenderás en espíritu las 
cosas; y si negares el apetito en ellas, gozarás 
de la verdad de ellas entendiendo en ellas lo 
cierto.

50. ¡Señor, Dios mío!, no eres tú extraño a 
quien no se extraña contigo; ¿cómo dicen que 
te ausentas tú?

51. Verdaderamente aquel tiene vencidas to-
das las cosas que ni el gusto de ellas le mueve 
a gozo ni el desabrimiento le causa tristeza.

52. Si quieres venir al santo recogimiento, 
no has de venir admitiendo sino negando.

53. Yéndome yo, Dios mío, por doquiera conti-
go, por doquiera me irá como yo quiero para ti.

54. No podrá llegar a la perfección el que 
no procura satisfacerse con nonada, de mane-
ra que la concupiscencia: natural y espiritual 
estén contentas en vacío; que para llegar a la 
suma tranquilidad y paz de espíritu esto se 
requiere; y de esta manera el amor de Dios 
en el alma pura y sencilla casi frecuentemen-
te está en acto.

55. Mira que, pues Dios es inaccesible, no 
repares en cuanto tus potencias pueden com-
prehender y tu sentido sentir, porque no te 
satisfagas con menos y pierda tu alma la li-
gereza conveniente para ir a él.

56. Como el que tira el carro la cuesta arri-
ba, así camina para Dios el alma que no sa-
cude el cuidado y apaga el apetito.

57. No es de voluntad de Dios que el alma se 
turbe de nada ni que padezca trabajos; que, 
si los padece en los adversos casos del mun-
do, es por la flaqueza de su virtud, porque el 
alma del perfecto se goza en lo que se pena la 
imperfecta.

58. El camino de la vida, de muy poco bu-
llicio y negociación es, y más requiere morti-

ficación de la voluntad que mucho saber. El 
que tomare de las cosas y gustos lo menos, 
andará más por él.

59. No pienses que el agradar a Dios está 
tanto en obrar mucho como en obrarlo con 
buena voluntad, sin propiedad y respetos.

60. A la tarde te examinarán en el amor; 
aprende a amar como Dios quiere ser amado 
y deja tu condición.

61. Cata que no te entremetas en cosas aje-
nas, ni aun las pases por tu memoria, porque 
quizá no podrás tú cumplir con tu tarea.

62. No pienses que porque en aquél no relu-
cen las virtudes que tú piensas, no será pre-
cioso delante de Dios por lo que tú no piensas. 
63. No sabe el hombre gozarse bien ni dolerse 
bien, porque no entiende la distancia del bien 
y del mal.

64. Mira que no te entristezcas de repente 
de los casos adversos del siglo, pues que no 
sabes el bien que traen consigo ordenado en 
los juicios de Dios para el gozo sempiterno de 
los escogidos.

65. No te goces en las prosperidades tempo-
rales, pues no sabes de cierto que te aseguran 
la vida eterna.

66. En la tribulación acude luego a Dios 
confiadamente, y serás esforzado, y alumbra-
do y enseñado.

67. En los gozos y gustos acude luego a Dios 
con temor y verdad, y no serás engañado ni 
envuelto en vanidad.

68. Toma a Dios por esposo y amigo con 
quien te andes de continuo, y no pecarás, y 
sabrás amar, y haránse las cosas necesarias 
prósperamente para ti.

69. Sin trabajo sujetarás las gentes y te ser-
virán las cosas si te olvidares de ellas y de ti 
mismo.

70. Date al descanso echando de ti cuida-
dos y no se te dando nada de cuanto acaece, 
y servirás a Dios a su gusto y holgarás en él.

71. Mira que no reina Dios sino en el alma 
pacífica y desinteresada.

72. Aunque obres muchas cosas, si no 
aprendes a negar tu voluntad y sujetarte, per-

Avisos espirituales



26  - 

El Áureo Florecer

diendo cuidado de ti y de tus cosas, no aprove-
charás en la perfección.

73. ¿Qué aprovecha dar tú a Dios una cosa 
si él te pide otra? Considera lo que Dios que-
rrá y hazlo, que por ahí satisfarás mejor tu 
corazón que con aquello a que tú te inclinas.

74. ¿Cómo te atreves a holgarte tan sin te-
mor, pues has de parecer delante de Dios a dar 
cuenta de la menor palabra y pensamiento?

75. Mira que son muchos los llamados y po-
cos los escogidos (Mt. 22, 14), y que, si tú de 
ti no tienes cuidado, más cierta está tu per-
dición que tu remedio, mayormente siendo la 
senda que guía a la vida eterna tan estrecha 
(Mt. 7, 14).

76. No te alegres vanamente, pues sabes 
cuántos pecados has hecho y no sabes cómo 
está Dios contigo, sino teme con confianza.

77. Pues que en la hora de la cuenta te ha 
de pesar de no haber empleado este tiempo 
en servicio de Dios, ¿por qué no le ordenas y 
empleas ahora como lo querrías haber hecho 
cuando te estés muriendo?

78. Si quieres que en tu espíritu nazca la 
devoción y que crezca el amor de Dios y apeti-
to de las cosas divinas, limpia el alma de todo 
apetito y asimiento y pretensión, de manera 
que no se te dé nada por nada. Porque, así 
como el enfermo, echado fuera el mal humor, 
luego siente el bien de la salud y le nace gana 
de comer, así tú convalecerás en Dios si en lo 
dicho te curas; y sin ello, aunque más hagas, 
no aprovecharás.

79. Si deseas hallar la paz y consuelo de tu 
alma y servir a Dios de veras, no te contentes 
con eso que has dejado, porque por ventura te 
estás, en lo que de nuevo andas, tan impedido 
o más que antes; las deja todas eso tras co-
sas que te quedan y apártate a una sola que 
lo trae todo consigo, que es la soledad santa, 
acompañada con oración y santa y divina lec-
ción, y allí persevera en olvido de todas las co-
sas; que, si de obligación no te incumben, más 
agradarás a Dios en saberte guardar y per-
feccionar a ti mismo que en granjearlas todas 
juntas; porque ¿qué le aprovecha al hombre 
ganar todo el mundo si deja perder su alma? 
(Mt 16, 26).

Puntos de amor, reunidos en Beas

1. Refrene mucho la lengua y el pensamien-
to y traiga de ordinario el afecto en Dios, y 
calentársele ha el espíritu divinamente.

2. No apaciente el espíritu en otra cosa que 
en Dios. Deseche las advertencias de las co-
sas y traiga paz y recogimiento en el corazón.

3. Traiga sosiego espiritual en advertencia 
de Dios amorosa; y cuando fuere necesario 
hablar, sea con el mismo sosiego y paz.

4. Tenga ordinaria memoria de la vida eter-
na, y que los que más abatidos y pobres y en 
menos se tienen, gozarán de más alto señorío 
y gloria en Dios.

5. Alégrese ordinariamente en Dios, que es 
su salud (Lc. 1, 47), y mire que es bueno el 
padecer de cualquiera manera por el que es 
bueno.

6. Consideren cómo han menester ser ene-
migas de sí mismas y caminar por el santo 
rigor a la perfección, y entiendan que cada 
palabra que hablaren sin orden de obediencia 
se la pone Dios en cuenta.

7. Íntimo deseo de que Dios la dé, lo que Su 
Majestad sabe que le falta para honra suya.

8. Crucificada interior y exteriormente con 
Cristo. Vivirá en esta vida con hartura y sa-
tisfacción de su alma, poseyéndola en su pa-
ciencia (Lc. 21, 19).

9. Traiga advertencia amorosa en Dios, sin 
apetito de querer sentir ni entender cosa par-
ticular de él.

10. Ordinaria confianza en Dios, estimando 
en sí y en las Hermanas lo que Dios más esti-
ma, que son los bienes espirituales.

11. Éntrese en su seno y trabaje en presen-
cia del Esposo, que siempre está presente 
queriéndola bien.

12. Sea enemiga de admitir en su alma co-
sas que no tienen en sí sustancia espiritual, 
porque no la hagan perder el gusto de la de-
voción y el recogimiento.

13. Bástele Cristo crucificado, y con él pene 
y descanse, y por esto aniquilarse en todas 
las cosas exteriores e interiores.



 -   27

14. Procure siempre que las cosas no sean 
nada para ella, ni ella para las cosas; mas, ol-
vidada de todo, more en su recogimiento con 
el Esposo.

15. Ame mucho los trabajos y téngalos en 
poco por caer en gracia al Esposo, que por 
ella no dudó morir.

16. Tenga fortaleza en el corazón contra to-
das las cosas que le movieren a lo que no es 
Dios, y sea amiga de la pasión de Cristo.

17. Traiga interior desasimiento a todas las 
cosas y no ponga el gusto en alguna tempo-
ralidad, y recogerá su alma a los bienes que 
no sabe.

18. El alma que anda en amor, ni cansa ni 
se cansa.

19. Al pobre que está desnudo le 
vestirán, y al alma que se desnu-
dare de sus apetitos, quereres y 
no quereres, la vestirá Dios de 
su pureza, gusto y voluntad.

20. Hay almas que se re-
vuelcan en el cieno, como 
los animales que se re-
vuelcan en él, y otras 
que vuelan, como las 
aves que en el aire se 
purifican y limpian.

21. Una palabra ha-
bló el Padre, que 
fue su Hijo, y 
ésta habla 
s i e m -

pre en eterno silencio, y en silencio ha de ser 
oída del alma.

22. Los trabajos los hemos de medir a noso-
tros, y no nosotros a los trabajos.

23. El que no busca la cruz de Cristo, no 
busca la gloria de Cristo.

24. Para enamorarse Dios del alma, no 
pone los ojos en su grandeza, mas en la 

grandeza de su humildad.
25. El que tuviere vergüenza de 

confesarme delante de los hom-
bres, también la tendré yo 

de confesarle delante 
de mi Padre, dice el 
Señor (Mt. 10, 33).

26. El cabello 
que se peina a 
menudo estará 
esclarecido y no 
tendrá dificul-
tad en peinarse 
cuantas veces 
quisiere; y el 
alma que a me-
nudo examinare 
sus pensamien-
tos, palabras y 

Avisos espirituales



28  - 

El Áureo Florecer

obras, que son sus cabellos, obrando por amor 
de Dios todas las cosas, tendrá muy claro su 
cabello, y mirarle ha el Esposo su cuello, y 
quedará preso en él y llagado en uno de sus 
ojos, que es la pureza de intención con que 
obra todas las cosas. El cabello se comienza 
a peinar de lo alto de la cabeza, si queremos 
esté esclarecido; todas nuestras obras se han 
de comenzar desde lo más alto del amor de 
Dios, si quieres que sean puras y claras.

27. No comer en pastos vedados, que son los 
de esta vida presente, porque bienaventura-
dos son los que han hambre y sed de justicia, 
porque ellos serán hartos (Mt. 5, 6). Lo que 
pretende Dios es hacernos dioses por parti-
cipación, siéndolo él por naturaleza, como el 
fuego convierte todas las cosas en fuego.

28. Toda la bondad que tenemos es presta-
da, y Dios la tiene por propia obra; Dios y su 
obra es Dios.

29. La sabiduría entra por el amor, silen-
cio y mortificación. Grande sabiduría es saber 
callar y no mirar dichos ni hechos ni vidas 
ajenas.

30. Todo para mí y nada para ti.
31. Todo para ti y nada para mí.
32. Déjate enseñar, déjate mandar, déjate 

sujetar y despreciar y serás perfecta.
33. Cinco daños causa cualquier apetito en 

el alma: el primero, que la inquieta; el segun-
do, que la enturbia; el tercero, que la ensucia; 
el cuarto, que la enflaquece; el quinto, que la 
oscurece.

34. La perfección no está en las virtudes 
que el alma conoce de si, mas consiste en las 
que nuestro Señor ve en el alma, la cual es 
carta cerrada, y así no tiene de qué presumir, 
mas estar el pecho por tierra acerca de sí.

35. El amor no consiste en sentir grandes 
cosas, sino en tener grande desnudez y pade-
cer por el Amado.

36. Todo el mundo no es digno de un pen-
samiento del hombre, porque a sólo Dios se 
debe; y así, cualquier pensamiento que no se 
tenga en Dios, se le hurtamos.

37. Las potencias y sentidos no se han de 
emplear todas en las cosas, sino lo que no se 

puede excusar, y lo demás dejarlo desocupado 
para Dios.

38. No mirar imperfecciones ajenas, guar-
dar silencio y continuo trato con Dios, desa-
rraigarán grandes imperfecciones del alma y 
la harán señora de grandes virtudes.

39. Las señales del recogimiento interior 
son tres: la primera, si el alma no gusta de 
las cosas transitorias; la segunda, si gusta de 
la soledad y silencio y acudir a todo lo que es 
más perfección; la tercera, si las cosas que 
solían ayudarle le estorban, como es las con-
sideraciones y meditaciones y actos, no lle-
vando el alma otro arrimo a la oración sino 
la fe y la esperanza y la caridad.

40. Si un alma tiene más paciencia para su-
frir y más tolerancia para carecer de gustos, 
es señal que tiene más aprovechamiento en 
la virtud.

41. Las condiciones del pájaro solitario son 
cinco. La primera, que se va a lo más alto; la 
segunda, que no sufre compañía, aunque sea 
de su naturaleza; la tercera, que pone el pico 
al aire; la cuarta, que no tiene determinado 
color; la quinta, que canta suavemente. Las 
cuales ha de tener el alma contemplativa: que 
se ha de subir sobre las cosas transitorias, no 
haciendo más caso de ellas que si no fuesen; 
y ha de ser tan amiga de la soledad y silen-
cio, que no sufra compañía de otra criatura; 
ha de poner el pico al aire del Espíritu San-
to, correspondiendo a sus inspiraciones, para 
que, haciéndolo así, se haga más digna de su 
compañía; no ha de tener determinado color, 
no teniendo determinación en ninguna cosa, 
sino en lo que es voluntad de Dios; ha de can-
tar suavemente en la contemplación y amor 
de su Esposo.

42. Los hábitos de voluntarias imperfeccio-
nes que nunca acaban de vencerse, no sola-
mente impiden a la divina unión, pero para 
llegar a la perfección, como son: costumbre 
de hablar mucho, algún asimientillo sin ven-
cer, como a persona, vestido, celda, libro, tal 
manera de comida y otras conversaciones y 
gustillos en querer gustar de las cosas, saber 
y oír y otras semejantes.



 -   29

a lo más desabrido; no a lo más gustoso, sino 
a lo que no da gusto. No inclinarse a lo que 
es descanso, sino a lo más trabajoso. No a lo 
que es consuelo, sino a lo que no es consuelo; 
no a lo más, sino a lo menos. No a lo más alto 
y precioso, sino a lo más bajo y despreciado. 
No a lo que es querer algo, sino a lo que no 
es querer nada. No andar buscando lo mejor 
de las cosas, sino lo peor, y traer desnudez y 
vacío y pobreza por Jesucristo de cuanto hay 
en el mundo.

4. Para la concupiscencia: Procurar obrar 
en desnudez y desear que los otros lo hagan. 
Procurar hablar en desprecio y desear que to-
dos lo hagan. Procurar pensar bajamente de 
sí y desear que los otros lo hagan.

5. Tenga fortaleza en el corazón contra to-
das las cosas que le movieren a lo que no es 
Dios, y sea amiga de las pasiones por Cristo.

6. Prontitud en la obediencia, gozo en el 
padecer, mortificar la vista, no querer saber 
nada, silencio y esperanza.

7. Jhs. Magdalena del Espíritu Santo. Re-
frene mucho la lengua y el pensamiento y 
traiga de ordinario el afecto en Dios, y ca-
lentársele ha el espíritu divino mucho. Léale 
muchas veces.

Avisos copiados por Magdalena del 
Espíritu Santo, en Beas

1. El que con puro amor obra por Dios, no 
solamente no se le da de que lo sepan los hom-
bres, pero ni lo hace porque lo sepa el mismo 
Dios; el cual, aunque nunca lo hubiese de sa-
ber, no cesaría de hacer los mismos servicios 
y con la misma alegría y amor.

2. Otro para vencer los apetitos: Traer un 
ordinario apetito de imitar a Jesucristo en 
todas sus obras, conformándose con su vida, 
la cual debe considerar para saberla imitar y 
haberse en todas las cosas como él se hubiera. 
Para poder hacer esto, es necesario que cual-
quiera apetito o gusto, si no fuere puramen-
te por honra y gloria de Dios, renunciarlo y 
quedarse en vacío por amor de él, que en esta 
vida no tuvo ni quiso más de hacer la volun-
tad de su Padre, la cual llamaba su comida y 
manjar.

3. Para mortificar las cuatro pasiones na-
turales, que son: gozo, tristeza, temor y es-
peranza, aprovecha lo siguiente: Procurar 
siempre inclinarse no a lo más fácil, sino a 
lo más dificultoso. No a lo más sabroso, sino 

Avisos espirituales



30  - 

El Áureo Florecer

Avisos conservados por la M. María 
de Jesús

1. Levantarse sobre sí, no hacer asiento en 
cosa en nada.

2. Estar vuelta contra sí, airada y jamás parada.
3. Huir con el pensamiento de cabe ellas, 

cerrando la puerta a todas.
4. Limpio de todas aficiones, pensamientos 

e imágenes.
5. El dulce canto suspires con compunción 

y lágrimas.

Avisos procedentes de Antequera

1. Cuanto más te apartas de las cosas terre-
nas, tanto más te acercas a las celestiales y 
más hallas en Dios.

2. Quien supiere morir a todo, tendrá vida 
en todo.

3. Apártate del mal, obra bien y busca la 
paz (Sal. 33, 14).

4. Quien se queja o murmura ni es perfecto 
ni aun buen cristiano.

5. Humilde es el que se esconde en su propia 
nada y se sabe dejar a Dios.

6. Manso es el que sabe sufrir al prójimo y 
sufrirse a sí mismo.

7. Si quieres ser perfecto, vende tu voluntad 
y dala a los pobres de espíritu, y ven a Cris-
to por la mansedumbre y humildad y síguelo 
hasta el Calvario y sepulcro.

8. Quien de sí propio se fía, peor es que el 
demonio.

9. Quien a su prójimo no ama, a Dios aborrece.
10. Quien obra con tibieza, cerca está de la 

caída.
11. Quien huye de la oración, huye de todo 

lo bueno.
12. Mejor es vencerse en la lengua que ayu-

nar a pan y agua.
13. Mejor es sufrir por Dios que hacer mi-

lagros.

Otros avisos recogidos por la edición 
de Gerona

1. Si gloriarte quieres y no quieres parecer 
necio y loco, aparta de ti las cosas que no son 
tuyas, y de lo que queda habrás gloria. Mas, 
por cierto, si todas las cosas que no son tuyas 
apartas, en nada serás tornado, pues de nada 
te debes gloriar si no quieres caer en vani-
dad. Mas descendamos ahora especialmente 
a los dones de aquellas gracias que hacen a 
los hombres graciosos y agradables delante 
de los ojos de Dios; cierto es que de aquellos 
dones no te debes gloriar, que aún no sabes si 
los tienes.

2. ¡Oh, cuán dulce será a mí la presencia 
tuya, que eres sumo bien! Allegarme he yo 
con silencio a ti y descubrirte he los pies por-
que tengas por bien de me juntar contigo en 
matrimonio a mí, y no holgaré hasta que me 
goce en tus brazos (cf. Rut. 3, 49). Y ahora te 
ruego, Señor, que no me dejes en ningún mo-
mento en mi recogimiento, porque soy desper-
diciadora de mi alma.

3. Desasida de lo exterior, desaposesionada 
de lo interior, desapropiada de las cosas de 
Dios, ni lo próspero la detiene ni lo adverso 
la impide.

4. El alma que está unida con Dios, el de-
monio la teme como al mismo Dios.

5. El más puro padecer trae y acarrea más 
puro entender.

6. El alma que quiere que Dios se le entre-
gue todo, se ha de entregar toda, sin dejar 
nada para sí.

7. El alma que está en unión de amor, hasta 
los primeros movimientos no tiene.

8. Los amigos viejos de Dios por maravilla 
faltan a Dios, porque están ya sobre todo lo 
que les puede hacer falta.

9. Amado mío, todo lo áspero y trabajo-
so quiero para mí, y todo lo suave y sabroso 
quiero para ti.

10. La mayor necesidad que tenemos para 
aprovechar es de callar a este gran Dios con 



 -   31

el apetito y con la lengua, cuyo lenguaje que 
él más oye, sólo es el callado amor.

11. Desancillar para buscar a Dios. La luz 
que aprovecha en lo exterior para no caer, es 
al revés en las cosas de Dios, de manera que 
es mejor no ver, y tiene el alma más seguridad.

12. Más se granjea en los bienes de Dios en 
una hora que en los nuestros toda la vida.

13. Ama el no ser conocida de ti ni de los 
otros. Nunca mirar los bienes ni los males 
ajenos.

14. Andar a solas con Dios; obrar en el me-
dio; esconder los bienes de Dios.

15. Andar a perder y que todos nos ganen 
es de ánimos valerosos, de pechos generosos; 
de corazones dadivosos es condición dar antes 
que recibir, hasta que vienen a darse a sí mis-
mos, porque tienen por gran carga poseerse, 
que más gustan de ser poseídos y ajenos de 
sí, pues somos más propios de aquel infinito 
Bien que nuestros.

16. Grande mal es tener más ojo a los bienes 
de Dios que al mismo Dios. Oración y desa-
propio.

17. Mire aquel infinito saber y aquel secreto 
escondido. ¡Qué paz, qué amor, qué silencio 
está en aquel pecho divino!, ¡qué ciencia tan 
levantada es la que Dios allí enseña!, que es 
lo que llamamos actos anagógicos, que tanto 
encienden el corazón.

18. Mucho se desmejora y menoscaba el 
secreto de la conciencia todas las veces que 
alguno manifiesta a los hombres el fruto de 
ella, porque entonces recibe por galardón el 
fruto de la fama transitoria.

19. Hable poco, y en cosas que no es pregun-
tado no se meta.

20. Siempre procure traer a Dios presente y 
conservar en sí la pureza que Dios le enseña.

21. No se disculpe ni rehúse ser corregido 
de todos; oiga con rostro sereno toda repren-
sión; piense que se lo dice Dios.

22. Viva como si no hubiese en este mundo 
más que Dios y ella, para que no pueda su co-
razón ser detenido por cosa humana.

23. Tenga por misericordia de Dios que 
alguna vez le digan alguna buena palabra, 
pues no merece ninguna.

24. Nunca deje derramar su corazón, aun-
que sea por un credo.

25. Nunca oiga flaquezas ajenas, y si algu-
na se quejare a ella de otra, podrále decir con 
humildad no le diga nada.

26. No se queje de nadie; no pregunte cosa 
alguna, y si le fuere necesario preguntar, sea 
con pocas palabras.

27. No rehúse el trabajo, aunque le parezca 
no lo podrá hacer. Hallen todos en ella pie-
dad.

28. No contradiga. En ninguna manera ha-
ble palabras que no vayan limpias.

29. Lo que hablare sea de manera que no 
sea nadie ofendido, y que sea en cosas que no 
le pueda pesar que lo sepan todos.

30. No niegue cosa que tenga, aunque la 
haya menester.

31. Calle lo que Dios le diere y acuérdese de 
aquel dicho de la esposa: Mi secreto para mí 
(Is. 24, 16).

32. Procure conservar el corazón en paz; no 
le desasosiegue ningún suceso de este mundo; 
mire que todo se ha de acabar.

33. No pare mucho ni poco en quién es con-
tra ella o con ella, y siempre procure agradar 
a su Dios. Pídale se haga en ella su voluntad. 
Amele mucho, que se lo debe.

34. Doce estrellas para llegar a la suma 
perfección: amor de Dios, amor del prójimo, 
obediencia, castidad, pobreza, asistir al coro, 
penitencia, humildad, mortificación, oración, 
silencio, paz.

35. Nunca tomes por ejemplo al hombre en 
lo que hubieres de hacer, por santo que sea, 
porque te pondrá el demonio delante sus im-
perfecciones sino imita a Cristo, que es suma-
mente perfecto y sumamente santo, y nunca 
errarás.

36. Buscad leyendo y hallaréis meditando; 
llamad orando y abriros contemplando.

Avisos espirituales



32  - 

El Áureo Florecer



 -   33

1 El mismo fray Leonardo refirió allí mismo que 
cierto día el bienaventurado Francisco, en Santa 
María, llamó a fray León y le dijo: «Hermano 
León, escribe». 

2 El cual respondió: «Heme aquí preparado». 

3 «Escribe –dijo– ¿cuál es la verdadera alegría?

4 Viene un mensajero y dice que todos los 
maestros de París han ingresado en la Orden.

Escribe: No es la verdadera alegría. 

5 Y que también todos los prelados 
ultramontanos, arzobispos y obispos; y que 
también, el rey de Francia y el rey de Inglaterra. 
Escribe: No es la verdadera alegría. 

6 También, que mis frailes se fueron a los 
infieles y los convirtieron a todos a la fe; 
también, que tengo tanta gracia de Dios que 
sano a los enfermos y hago muchos milagros: 
Te digo que en todas estas cosas no está la 
verdadera alegría. 

7 Pero ¿cuál es la verdadera alegría? 

8 Vuelvo de Perusa y en una noche profunda 
llegó acá, y es el tiempo de un invierno de lodos 
y tan frío, que se forman canelones del agua 
fría congelada en las extremidades de la túnica, 
y hieren continuamente las piernas, y mana 
sangre de tales heridas. 

9 Y todo envuelto en lodo y frío y hielo, llego a la 
puerta, y, después de haber golpeado y llamado 
por largo tiempo, viene el hermano y pregunta: 
¿Quién es? Yo respondo: El hermano Francisco. 

10 Y él dice: Vete; no es hora decente de andar 
de camino; no entrarás. 

11 E insistiendo yo de nuevo, me responde: Vete, 
tú eres un simple y un ignorante; ya no vienes 
con nosotros; nosotros somos tantos y tales, que 
no te necesitamos. 

12 Y yo de nuevo estoy de pie en la puerta y 
digo: Por amor de Dios recogedme esta noche. 

13 Y él responde: No lo haré. 

14 Vete al lugar de los Crucíferos y pide allí. 

15 Te digo que, si hubiere tenido paciencia y 
no me hubiere alterado, que en esto está la 
verdadera alegría y la verdadera virtud y la 
salvación del alma.

San Francisco de Asís

De la Verdadera 
y Perfecta Alegría



34  - 

El Áureo Florecer



 -   35

Platón introduce una 
disyuntiva mayúscu-
la: Dado que una tal 

separación del cuerpo solo se 
produce tras la muerte bioló-
gica, una de dos; “o es de todo 
punto imposible adquirir la 
sabiduría, o solo es posible 
cuando hayamos muerto, pues 
es entonces cuando el alma se 
queda sola en sí misma” libe-
rada de la cárcel del cuerpo-
mente (Fedón 66 a).

Sin embargo, Platón apunta 
una tercera opción que deno-
mina el método de purificación 
del pensamiento (Fedón 67 c) y 
que expresamente declara re-
tomar lo que cierta “tradición 
viene diciendo desde antiguo” 

Según Platón



36  - 

El Áureo Florecer

y que consiste en “separar el alma lo más 
posible del cuerpo y el acostumbrarla a con-
centrarse y a recogerse en sí misma, retirán-
dose de todas las partes del cuerpo, y vivien-
do tanto en el presente como después sola 
en sí misma, desligada del cuerpo como de 
una atadura” (Fedón 67 c). En otro momento 
insiste en que: “es muy posible que quienes 
nos instituyeron los misterios no hayan sido 
hombres mediocres, sino que estuvieron en 
lo cierto al decir desde antiguo, de un modo 

enigmático” que la purificación mediante la 
iniciación era un bien para el hombre (Fedón 
69 c). Esta tercera opción es lo que Platón, 
por boca de Sócrates, califica de muerte en 
vida o muerte filosófica.

Dado que los filósofos aspiran a la sabidu-
ría y esta solo se alcanza totalmente desli-
gando el alma del cuerpo, toda separación 
momentánea y parcial que se alcance en 
esta vida por la purificación del pensamien-
to equivale a un anticipo del más allá. De 
ahí se deduce que filosofar es una prepara-
ción para la muerte.

Macrobio, en su Comentario al sueño de 
Escipión confirma que “Platón conoció dos 
muertes del hombre… el hombre muere 
cuando el alma deja el cuerpo, disuelto por 
la ley natural. Pero también se dice que 
muere cuando el alma, todavía adherida al 
cuerpo, desprecia, instruida por la filosofía, 
las atracciones corpóreas y se despoja de las 
dulces insidias de los deseos y de todas las 
demás pasiones”. Esta es la muerte que, se-
gún Platón, debían buscar los sabios” [I, 13, 
5-6]. En efecto, indica Sócrates que “los filó-
sofos se ejercitan para morir”, entendiendo 
por ello no algo que es “motivo de espanto” 
(Fedón 67 e.), sino de profunda dicha y gozo 
porque consiste en una experiencia anticipa-
da de la vida que nos aguarda en el más allá. 
En otro momento, Platón precisa una de las 
características de tal muerte filosófica. 

Ejercitarse en la filosofía supone prepararse 
para la muerte de la individualidad, porque 
la contemplación, como fin de la filosofía, es 
esencialmente una visión que trasciende la 
individualidad y se sitúa en la perspectiva 
de la universalidad y la objetividad. Consiste 
en el anonadamiento del sujeto como entidad 
separada del mundo y en continua lucha 
por acumular y apropiarse de objetos. 
Cuando la relación de dualidad sujeto-objeto 
queda trascendida, acontece otra forma de 
conocimiento que desborda las fronteras 
ordinarias. Es el conocimiento inmediato 

o contemplativo. La contemplación, 
en efecto, implica el paso desde 

una visión dominada por la 



 -   37

individualidad a una visión regida por la 
universalidad del pensamiento puro. Por 
tanto, la vida basada en las emociones y 
pensamientos individuales es una forma 
imperfecta e incluso mezquina de existencia 
si se compara con la vida contemplativa 
porque: “es lo más opuesto a un alma que 
haya de suspirar siempre por la totalidad y la 
universalidad de lo divino y de lo humano... 
Y aquel espíritu al que corresponde la 
contemplación sublime de la totalidad del 
tiempo y de la realidad. ¿Piensas que puede 
creer que la vida humana es gran cosa?” 
(República 486 a).

Volvamos a la pregunta inicial: ¿Cómo 
desembarazarnos del cuerpo? Platón 
contesta inequívocamente que mediante 
la purificación del pensamiento. Tal puri-
ficación consiste en “la moderación, la 
valentía, la justicia... no dejarse excitar 
por los deseos, sino mostrarse indiferente 
y mesurado ante ellos” (Fedón 68 c) pues, 
al igual que tras la muerte biológica se 
produce una separación del cuerpo durante 
el viaje póstumo del alma «al borde del río 
de la indiferencia (Ameles), cuyas aguas 
ningún recipiente retiene» (La República X, 
521 a), la muerte filosófica (equivalente a 
la muerte iniciática de los ritos mistéricos) 
tiene lugar conforme se produce el desapego 
o indiferencia a los objetos sensibles.

Ahora bien, esa purificación del pensa-
miento también requiere de una práctica 
meditativa muy concreta por la que el 
pensamiento queda concentrado en sí mismo, 
unificado o desprendido de toda distracción. 
Este estado es momentáneamente inducido 
por el poder del intelecto durante aquellas 
prácticas meditativas que tienen por objetivo 
la desconexión de los sentidos como paso 
previo a la experiencia de la Unidad: “Así 
pues, la realidad que realmente es sin color, 
sin figuras, intangible; aquella que solo 
puede ser contemplada por el piloto del alma. 
El intelecto posee ante los ojos un saber, que 
no es aquel al que está vinculado el devenir, 
que tampoco es aquel que se diversifica con 
la diversidad de los objetos a los que el saber 
se aplica y a los cuales, en nuestra presente 

existencia, damos el nombre de seres, sino el 
saber que se aplica a lo que es realmente una 
realidad” (Fedro 247 d-e).

Por tanto, la purificación del pensamiento, 
según Sócrates y Platón, implica: 

1º Un proceso de moderación o desapego 
terrenal que facilite la resignación de los 
sentidos a fin de que pueda “el alma retirarse 
de éstos y no usar de ellos” y 

2º Un método de concentración del pensa-
miento en sí mismo por el que el alma “debe 
recogerse y concentrarse en sí misma, sin 
confiar en nada más que en sí sola, en lo que 
ella en sí y de por sí capte con el pensamiento 
como realidad en sí y de por sí” (Fedón 83 a). 

De esta manera, la meditación es más pura 
en la medida en que “se fuera a cada cosa 
tan solo con el mero pensamiento, sin servirse 
de la vista en el reflexionar y sin arrastrar 
ningún otro sentido en su meditación, sino 
que empleando el mero pensamiento en sí 
mismo, en toda su pureza, intentara dar 
caza a cada una de las realidades, sola, en 
sí misma y en toda su pureza, tras haberse 
liberado, en todo lo posible, de los ojos, de 
los oídos y, por así decirlo, de todo el cuerpo, 
convencido de que éste perturba el alma y no 
la permite entrar en posesión de la verdad y 
de la sabiduría” (Fedón 66 a).

Se trata, en definitiva, de «separar el alma 
lo más posible del cuerpo y acostumbrarla 
a concentrarse y a recogerse en sí misma, 
retirándose de todas las partes del cuerpo» 
(Fedón 67 c). 

He aquí, por tanto, sintetizado, el método 
de purificación del pensamiento que culmina 
en la contemplación:

- desligar el alma de las ataduras del cuerpo.
- retirar la atención del alma de todas las 

partes del cuerpo.
- concentrarse y recogerse en sí misma.
Porfirio resumía aún más la tradición 

platónica contemplativa cuando la dividía en 

El método para purificar el pensamiento según Platón



38  - 

El Áureo Florecer

dos ejercicios (meletai): alejar el pensamiento 
de todo lo mortal y sensible, y por otra parte 
entregarse a la meditación del intelecto (De 
abstinencia 1. 30).

¿En qué consiste pensarse a sí mismo? 
Cuando Platón y los miembros de su 
Academia se refieren a las facultades y 
operaciones del intelecto como piloto del 
Alma, no se están refiriendo únicamente a 
la actividad reflexiva, racional o pensante. 
Desde el punto de vista de la contemplación 
del Ser, se están refiriendo, en última 
instancia, a una facultad que es superior 
a todas y que trasciende el pensamiento 
individual. Proclo denominaba a esta 
facultad superior al entendimiento, la flor 
del Ser, gracias a la cual se podía alcanzar 
el éxtasis y el conocimiento del Uno por 
experiencia directa. Es esa facultad la 
que permite un conocimiento directo de la 
realidad porque trasciende o desborda la 
aparente consistencia o individualidad de 
los objetos.

El sujeto comprende, abarca y conoce 
todo en todo o, si se quiere expresarlo en 
términos místicos, nada en nada, porque 
no hay sujeto que conozca objeto alguno 
dado que el sujeto es el objeto, es decir, el 
sujeto es el todo-nada. Por eso, el método 
platónico no permite pensar en objetos 
durante la auténtica contemplación porque 



 -   39

el Uno, el Ser, ni es accesible mediante esta 
forma de pensamiento ni por ninguno de los 
sentidos.

¿Puede precisarse un poco más a qué 
proceso de purificación del pensamiento 
se refiere Platón cuando recomienda 
al contemplativo desprenderse de las 
percepciones sensoriales? Ciertamente, 
cuando el meditador se priva de toda 
información sensorial queda entonces a 
merced de su propio flujo mental. Esta es una 
situación aparentemente incontrolable pues 
la experiencia directa parece demostrar que 
es imposible aplacar o deshacer el torrente 
de los pensamientos. Incluso el mero hecho 
de intentarlo parece fortalecerlos más aún, 
con lo que todos nuestros intentos parecen 
abocados a caer en ese auténtico cenagal del 
que hablaba el orfismo, constituido de inercia 
mental. Entonces ¿cómo algo tan caótico 
como la propia corriente de pensamientos 
puede dar paso a la contemplación? Platón 
aclara que, en tal situación, “tras haberse 
desembarazado lo más posible de sus ojos, 
de sus oídos y del cuerpo entero, puesto que 
es el que turba el alma y le impide alcanzar 
la verdad y el pensamiento puro cada vez 
que el alma comercia con él”, la forma de 
culminar el desapego a los pensamientos, 
es decir, alcanzar lo que él mismo denomina 
el pensamiento puro, radica en concentrarse 
“por medio del pensamiento en sí mismo y 
por sí mismo, sin ninguna mezcla de nada” 
(Fedón 66 a). Es decir, la visión mística 
o unitiva parece implicar, en un primer 
momento, un sujeto que conoce como objeto 
al propio sujeto.

Sin embargo, en última instancia, esta 
acción de un sujeto conociéndose a sí mismo 
o pensándose a sí mismo, no es tampoco 
una verdadera acción porque la auténtica 
contemplación no es acción de pensar 
sino una forma diferente y superior de 
conocimiento directo que podría calificarse 
de intuitiva. Platón denomina pensamiento 
puro a un estado supraindividual en el que 
el sujeto, al pensarse a sí mismo, se enroca y 
agota como sujeto y como objeto. Al pensarse 
a sí mismo con una concentración constante 

y sostenida, el sujeto, convertido en objeto 
de su propia atención, acaba diluido y 
trascendido dando paso a una forma 
superior de conocimiento unitivo o no dual; el 
conocimiento puro o contemplativo. Solo allí 
hay verdadera paz y felicidad porque no hay 
un sujeto que se atribuya ninguna acción ni 
reclame la posesión o autoría de nada. Allí 
se produce un conocimiento o visión directa 
del Ser libre de las ataduras y mediación del 
cuerpo y de los sentidos. 

Se trata «del gozo de conocer la verdad 
tal como es» (República IX, 581 e), es decir, 
conocer no por mediación de los órganos 
sensoriales, sino por un conocimiento 
directo o inmediato que implica la ausencia, 
disolución o “muerte” del sujeto como 
entidad individual. Se trata, en definitiva, 
de la “buena muerte” del que ha abrazado 
la vida filosófica. De ahí que «el gozo que 
proporciona la contemplación del Ser solo lo 
puede gustar el filósofo» (República IX, 582 c).

El método para purificar el pensamiento según Platón



40  - 

El Áureo Florecer



 -   41

La psicología no es magia negra; es una ciencia: la ciencia 
de la conciencia y de sus datos; es, también, la ciencia 

del inconsciente, pero sólo en segundo lugar, pues el inconsciente 
no es directamente asequible, precisamente porque es incons-
ciente. 

Es cierto que hay personas que no temen afirmar: «El incons-
ciente carece de secretos para mí; le conozco como a la palma 
de mi mano.» Yo les respondo: «Usted quizá ha recorrido todo 
su consciente, pero su inconsciente lo desconoce completamente, 
pues el inconsciente es en verdad inconsciente; es, precisa-
mente, aquello de lo que no estamos informados.» 

No olvidemos este preámbulo; pues el término de «inconscien-
te» se utiliza con despreocupación, hablando, por ejemplo, de 
datos inconscientes, de ideas,  imágenes,  fantasías  inconscien-
tes, etc. Es ésta una deplorable costumbre verbal. Cada corpo-
ración, como sabemos, tiene sus abreviaturas, su jerga. No se 



42  - 

El Áureo Florecer

las horas en las que no se es consciente más 
que a medias o en una tercera parte. 

En el fondo son pocos los momentos en 
los que se es realmente consciente, en 
los que la conciencia alcanza un cier-
to nivel y una cierta intensidad. Lo que 
se manifiesta en los sueños no es más que 
un despreciable residuo de conciencia; en 
los sueños tenemos un papel esencialmente 
pasivo: los sufrimos.

El inconsciente, en cambio, es un estado 
constante, duradero, que, en su esencia, se 
perpetúa semejante a sí mismo; su continui-
dad es estable, cosa que no se puede preten-
der del consciente. 

A veces la actividad consciente cae en 
cierto modo por debajo de cero y desaparece 
en el inconsciente, donde continúa bajo for-
ma de actividad inconsciente. Cuando nues-
tra conciencia presenta su nivel habitual o 
incluso cuando alcanza una agudeza par-
ticular, el inconsciente no por ello deja de 
proseguir su actividad, es decir, su sueño 
perpetuo.

 Ciertas personas, dotadas de una pode-
rosa intuición y de la facultad de percibir 
sus procesos interiores, o al menos de pre-
sentirlos, cuentan que pueden también ob-
servar fragmentos de tal sueño en estado 
de vigilia, bajo forma de ideas repentinas, 
de imaginaciones, ínfimas parcelas que no 
consienten que se las restablezca en su con-

me reproche, pues, si llego a hablarles de 
una representación imaginativa   inconcien-
te. Con   todo   rigor   habría que decir una 
representación imaginativa que ha sido in-
consciente; pues el inconsciente deposita en 
las playas de la conciencia una multitud de 
aportaciones, y cuando se les llama «incons-
cientes», no se hace sino designar su origen. 

Todo aquello de lo que somos conscientes 
es, naturalmente, asociado al yo por inter-
medio de la conciencia. El inconsciente, en 
cambio, no nos es directamente asequible; 
es preciso recurrir a métodos especiales 
que transfieren a la conciencia los conteni-
dos inconscientes.

 La psique inconsciente es de una natura-
leza enteramente desconocida; sus produc-
tos son expresados siempre por la conciencia 
en términos de conciencia, esto es todo lo 
que podemos hacer; no podemos pasar de 
aquí y debemos tener siempre presentes es-
tas circunstancias en nuestra mente como 
último criterio de nuestro juicio, cuando 
tratemos de inferir, de la calidad particular 
de los productos del inconsciente, la natura-
leza de aquello de lo que deben haber salido.

Cuando nos preguntamos por la natura-
leza de la conciencia, el hecho —maravilla 
entre maravillas— que más profundamen-
te nos impresiona es que apenas se produ-
ce un acontecimiento en el cosmos, se crea 
simultáneamente y se desarrolla paralela-
mente una imagen de él en nosotros, con-
virtiéndose así en consciente.

La conciencia no es continua. Es cierto 
que se habla de la continuidad de la con-
ciencia, pero, en realidad, esta continuidad 
no existe y la impresión que nos la hace 
sentir es consecuencia del recuerdo. 

La conciencia es intermitente, disconti-
nua. Si se suman las fases conscientes de 
una vida humana obtendremos la mitad o 
los dos tercios de su duración total; el resto 
está formado de vida inconsciente: duran-
te la noche estamos entregados al sueño, y 
durante la jornada son numerosas también 

Mientras escuchamos, hablamos o leemos, 
nuestro inconsciente continúa funcionando, aun-
que no percibamos nada. 

Con la ayuda de métodos apropiados se pue-
de demostrar que el inconsciente teje perpe-
tuamente un vasto sueño que, imperturbable, 
sigue su camino por debajo de la conciencia, 
emergiendo a veces durante la noche en un sue-
ño o causando durante la jornada singulares y 
pequeñas perturbaciones. 



 -   43

junto continuo; se puede mostrar que estas 
briznas se revelan durante la vida diurna 
por síntomas, perturbaciones del lenguaje, 
actos fallidos y que todas estas perturba-
ciones tienen entre sí secretas relaciones, a 
manera de raíces subterráneas entrelaza-
das. No siendo los contenidos del inconscien-
te como los del consciente inmediatamente 
asequibles, necesitamos dividirlos en tres 
clases: 

1. Contenidos inconscientes asequibles.
2. Contenidos inconscientes mediatamen-

te asequibles.
3.  Contenidos inconscientes inasequibles.

1. Los contenidos inconscientes asequi-
bles están hechos de elementos de los que 
podríamos tener también conciencia, aun-
que, en general, no la tengamos. Así, por 
ejemplo, no tenemos de un modo claro con-
ciencia de la posición de nuestro cuerpo en 
el espacio, de ciertos gestos o de ciertas ex-
presiones de nuestro rostro, etc., sin que, no 
obstante, nada nos lo impida (ciertas perso-
nas, sin embargo, experimentan más difi-
cultades para ello que otras).

Hay también una multitud de cosas que 
efectuamos inconscientemente. Si yo le pre-
gunto, por ejemplo, a cuántas personas se 
ha encontrado usted por la calle hoy o a 
cuántas ha evitado, usted no es capaz de 
darme una respuesta, pues no ha prestado 
atención y no puede acordarse de ello. De 
todos es conocido el caso de la persona que 
saca su reloj de bolsillo, lo mira y se lo vuel-
ve a guardar. Si un momento después, se le 
pregunta la hora, tiene que volver a mirar 
el reloj, pues todos aquellos gestos los ha he-
cho sin darse cuenta y no ha adquirido un 
conocimiento consciente del tiempo transcu-
rrido. La orientación en el tiempo, sin em-
bargo, revela una continuidad inconsciente; 
a menudo tenemos un sentido preciso del 
tiempo transcurrido, incluso durmiendo y 

sin ayuda de ningún medio consciente. Gra-
cias a la hipnosis se puede hacer, por ejem-
plo, la experiencia siguiente: se sugiere a la 
persona hipnotizada que cuente los segun-
dos a partir de un momento dado; el sujeto, 
despierto, los cuenta sin percatarse de ello; 
si se le hace dormir durante ciertos interva-
los y se le pregunta luego cuántos segundos 
han transcurrido, es capaz de responder el 
número exacto.

Además, está también la masa de objetos 
y de acontecimientos de nuestra vida que 
han caído normalmente en el olvido, de los 
que no tenemos conciencia en un momento 
dado, pero que nos son asequibles en todo 
momento por poco que concentremos sobre 
ellos nuestra atención.

2. Los contenidos inconscientes media-
tamente asequibles son ya más coriáceos. 
Sin duda, a todo el mundo le ha ocurrido 
alguna vez, por ejemplo, conocer el nombre 
de una persona y no poderlo recordar; como 
suele decirse, se le tiene «en la punta de la 
lengua», sin lograr, no obstante, pronun-
ciarlo: de momento es inasequible. Con la 
ayuda de pequeños recursos se consigue ca-
zar al fin el nombre huidizo. O bien se hace 
un nudo en el pañuelo para recordar al ver-
lo que se ha olvidado tal o cual cosa, lo que 
constituye ya un recuerdo mediato. 

Hechos análogos pueden producirse tam-
bién espontáneamente. He aquí un ejemplo: 
un psicólogo se pasea por el campo y pasa 
ante una granja. Continúa su paseo, pero, 
de pronto, se siente asaltado por recuerdos 
de infancia tan intensos que se imponen a 
su atención; sorprendido, se pregunta: «¿Por 
qué me he ido de pronto a pensamientos de 
esa época? ¿Cuándo empezó esto?» Remon-
tando el curso de sus pensamientos acude 
a su mente que los recuerdos infantiles co-
menzaron a surgir en él aproximadamente 
unos cinco minutos antes, al pasar por de-
lante de la granja. Vuelve, pues, sobre sus 
pasos para buscar el posible motivo de sus 

Funciones y estructuras del consciente e inconsciente



44  - 

El Áureo Florecer

reminiscencias. Al acercarse de nuevo a la 
granja percibe un olor muy especial, el de 
un criadero de ocas, olor que estaba aso-
ciado a sus primeros años y del que había 
conservado el recuerdo. Al pasar la prime-
ra vez lo había respirado sin darse cuenta; 
pero el olor no dejó por ello de actuar sobre 
su inconsciente, que empezó a elaborar re-
cuerdos de sus primeros años. Se trataba, 
pues, de un contenido mediatamente ase-
quible.

3. Pasemos a los contenidos inconscien-
tes inasequibles. Pueden existir en número 
indeterminado, pues ignoramos la ampli-
tud que puede alcanzar el inconsciente, así 
como la posible riqueza de sus contenidos. 
Sabemos que ciertos vestigios, de los que 
podríamos, a decir verdad, acordarnos, son 
inconscientes en nosotros, tales como las re-
miniscencias de la vida infantil, pues re-
cordamos, sí, una multitud de incidentes 
de nuestra vida de niños, pero también ol-
vidamos mucho: hasta la edad de cinco o 
seis años—y para ciertas personas hasta la 
edad de diez e incluso de quince años— la 
infancia está cubierta por una densa oscu-
ridad.

Hay sujetos, como, por ejemplo, Spitteler, 
capaces de acordarse de sueños que se re-
montan a su segundo año; sin embargo, in-
cluso cuando los recuerdos de la infancia 
se remontan a edades muy tempranas, los 
largos tramos de existencia vivida que se 
intercalan entre ellos han naufragado sin 
dejar rastros. La conciencia infantil, con-
siderada retrospectivamente, se parece a 
un archipiélago de imágenes aisladas que 
emergen de las aguas.

Hay, también, en el hombre síntomas neu-
róticos que indican la presencia de conteni-
dos inconscientes y que el sujeto no puede 
precisar ni definir.

Hay incluso estados en los que se es presa 
de sensaciones, de humores, de una tonali-
dad muy determinada, pero difíciles de des-

cribir, pues hunden sus raíces en las esferas 
que están fuera del alcance de la conciencia.

Hay en el inconsciente, además, aconte-
cimientos totalmente inaccesibles en un 
momento dado, por la buena razón de que 
no han sido nunca todavía conscientes: las 
ideas creadoras, por ejemplo, que brotan en 
nuestro espíritu de forma inesperada y que, 
previamente, no estaban todavía adscritas 
de modo alguno a nuestro consciente; ca-
recíamos de relaciones con ellas y por ello 
dormitaban encerradas en la ganga del in-
consciente, como siguen haciéndolo sus her-
manas.

Citemos también percepciones más sutiles 
todavía, los presentimientos y las intuicio-
nes: poco antes de que estallara la guerra 
de 1914, numerosas personas tuvieron pre-
sentimientos singulares, estados afectivos 
que las dejaban atónitas, al no existir to-
davía la realidad a la que había que ads-
cribirlos.

La conciencia es, por naturaleza, una es-
pecie de capa superficial, de epidermis flo-
tante sobre el inconsciente, que se extiende 
en las profundidades, como un vasto océano 
de una continuidad perfecta. Kant lo había 
presentido: para él, el inconsciente es el do-
minio de las representaciones oscuras que 
constituyen la mitad de un mundo. 

Si juntamos el consciente y el inconscien-
te, abarcamos casi todo el dominio de la 
psicología. La conciencia se caracteriza por 
una cierta estrechez; se habla de la estre-
chez de la conciencia, por alusión al hecho 
de que no puede abarcar simultáneamen-
te sino un pequeño número de representa-
ciones. He encontrado un caso que ilustra 
perfectamente este hecho: a una paciente 
que sufría una neurosis obsesiva se le había 
metido en la cabeza que tenía que interpre-
tar al piano dos melodías a la vez y se mar-
tirizaba con este ejercicio hasta que le daba 
un síncope. Este caso demuestra lo poco ca-
paces que somos de mantener a la par dos 
representaciones en la conciencia.



 -   45

La conciencia es una especie de órgano de 
percepción y de orientación dirigido, en pri-
mer lugar, hacia el mundo ambiente. Está 
localizada en los hemisferios cerebrales, de 
los que es una de las funciones, mientras 
que el resto de la psique, según toda pro-
babilidad, no está localizado en los hemis-
ferios cerebrales, sino en algún otro lugar. 

Lo mejor para persuadirse de ello es ha-
blar con primitivos. Tuve una vez una con-
versación con un jefe de indios pueblos, 
cuya confianza me había ganado diciéndole 
que yo era también de una tribu dedicada 
a la cría de ganado, pero que no vivía en 
el continente americano. Me habló con toda 
franqueza de las particularidades de los 
americanos y me dijo cosas muy interesan-
tes, válidas también para los europeos. He 
aquí el punto culminante de nuestra con-
versación: 

—Los americanos están locos.
—Pero, ¿por qué? 
—¡Dicen que piensan con la cabeza! 
—¿Y no es así? 
—¡Claro que no: se piensa con el corazón! 

Para este hombre la conciencia inten-
sa está formada de la intensidad del sen-
timiento, o, en términos científicos, llama 
psique a lo que afecta al corazón. 

Los miembros de ciertas tribus negras 
primitivas pretenden que el pensamiento 
tiene su asiento en el vientre; son tan pri-
mitivos e inconscientes que sólo la activi-
dad psíquica que les afecta a las entrañas 
llega hasta su conciencia y es considerada 
como expresión de la psique. Así, cuando 
algo les estomaga, «les muele el hígado» o 
les crea ciertos trastornos funcionales del 
abdomen, lo perciben y concluyen de ello 
que es ahí, en el abdomen, donde está lo-
calizada la psique. Esto está también en el 
origen de ciertos sistemas hindúes de me-
ditación, muy curiosos, que presentan una 

serie de escalones que comienzan en la re-
gión de la vesícula (las primerísimas ma-
nifestaciones psíquicas han sido percibidas 
en relación con trastornos de la vesícula) y 
que culminan en la cabeza, tras haber fran-
queado las etapas del estómago, del corazón 
y del cuello. 

Para nosotros, la conciencia está localiza-
da en el cerebro. Pero la conciencia no es 
toda la psique; la psique es todo el cuerpo y 
cuyo centro, filogenéticamente, no estaba en 
la cabeza, sino en el vientre, en su amasijo 
de ganglios. Estos últimos constituyen sin 
duda la base original de la entidad psíquica, 
mientras que los hemisferios cerebrales han 
contribuido esencialmente a la elaboración 
de la conciencia, cuya localización indica 
ya que constituye una función perceptiva, 
un órgano de percepción. En efecto, todos 
los nervios sensoriales principales termi-
nan en el cerebro, donde son registradas y 
agrupadas las comunicaciones enviadas por 
la superficie sensorial. Por consiguiente, es 
históricamente comprensible que la psico-
logía en tanto que ciencia, cuyos comienzos 
se remontan a los siglos XVII y XVIII, haya 
comenzado por interesarse por las percep-
ciones de los sentidos y que los psicólogos 
hayan empezado por hacer derivar la con-
ciencia de los sentidos, como si aquélla no 
consistiera sino en datos sensoriales.

 Toda la psicología científica, en sus co-
mienzos, está basada en las sensaciones, y 
vemos que esto perdura hasta en pleno si-
glo XIX; la concepción central que de ello 
resulta, a saber, la primacía de los senti-
dos y de la conciencia, continúa hasta cierto 
punto dominando aún en nuestros días; por 
ejemplo, en la obra de Freud, cuya teoría 
hace derivar el inconsciente del consciente. 
De hecho, las cosas se presentan de forma 
esencialmente diferente; siendo las funcio-
nes psíquicas originarias estrechamente so-
lidarias del sistema nervioso simpático, yo 
diría más bien que el elemento primero es, 
evidentemente, el inconsciente, del que poco 
a poco se desprende la conciencia.

Funciones y estructuras del consciente e inconsciente



46  - 

El Áureo Florecer

¿Qué es la conciencia? 

¿Qué es este «sí mismo»? 
Es, ante todo, el centro de la conciencia, 

el yo. Cuando un objeto no es susceptible 
de ser asociado al yo, cuando no existe un 
puente que una el objeto con el yo, el objeto 
es inconsciente; es decir, que para aquél 
es como si no existiera. Por consiguiente, 
se puede definir la conciencia como una 
relación psíquica con un hecho central 
llamado el yo.(1)

 ¿Qué es el yo? 

en él figura, en primer lugar, la percepción de 
la posición que ocupa el cuerpo en el espacio, 
las de frío, calor, hambre, etcétera, y luego 
la percepción de estados afectivos (¿estoy 
excitado o tranquilo?, ¿me es agradable o 
desagradable tal cosa?, etc.); el yo implica, 
además, una masa enorme de recuerdos: si 
mañana yo me despertara sin recuerdos, 
no sabría quién soy. Necesito disponer de 
un tesoro, de un fondo de recuerdos, que 
son como relaciones o notas que informan 
sobre lo que fue. No podría haber conciencia 
sin todo esto. Sin embargo, el elemento 
esencial parece ser el estado afectivo: 
cuando estamos dominados por un afecto 
es cuando tomamos conciencia de nosotros 
mismos con mayor agudeza, cuando nos 

percibimos a nosotros mismos con mayor 
intensidad. Por ello no es improbable 
pensar que la conciencia originaria surgió 
durante un afecto; un golpe en la cara, por 
ejemplo, podría ser el origen de las primeras 
reflexiones del individuo sobre sí mismo.

Hay gran número de seres que no son 
sino parcialmente conscientes; incluso 
entre los europeos, muy civilizados, se 
encuentra un número importante de sujetos 
anormalmente inconscientes, para los que 
una gran parte de la vida transcurre de 
forma inconsciente. Saben lo que les pasa, 
pero sólo imperfectamente se representan lo 
que hacen y lo que dicen. Son incapaces de 
percatarse del alcance de sus acciones; ¿qué 
es, en definitiva, lo que les hace conscientes? 
Si sobreviene un hecho inesperado o chocan 
con alguna costumbre o con algún hábito 
firmemente establecido, y si esta colisión 
provoca fatales consecuencias, la luz se 
hará en su espíritu, iluminando los motivos 
de su acción, haciéndoles sobresaltarse y 
convertirse en conscientes. Muchos sujetos 
no llegan a ser conscientes sino de esta 
forma, pues el yo sólo es intensamente 
consciente en el curso de momentos 
afectivos de esta naturaleza. 

Del mismo modo los animales sacan 
enseñanzas, sobre todo de los estados 
afectivos; cuando, por ejemplo, un animal 
ha comido algo bueno o cuando ha recibido 
un golpe, queda en él una impresión que 
le deja huella y que crea, amalgamándose 
con las otras experiencias de la misma 
naturaleza, una cierta continuidad. Por esta 
razón es preciso considerar que también los 
animales, en cierto sentido, tienen un yo. 
Como se ve, este yo previo es una condición 
sine qua non de toda conciencia.

Dentro de esta relación es importante ser 
egoísta o egocéntrico, al objeto de la toma de 
conciencia de sí mismo. El egoísmo, hasta 
un cierto grado, es una pura necesidad. 
Sin este poderoso impulso fundamental no 
podríamos mantener nuestra conciencia 

(1) - Hay conciencia atrapada en el interior del  «sí mismo», dentro de cada yo.

El yo es una magnitud infinitamente compleja, 
algo como una condensación y un amontona-
miento de datos y de sensaciones;

Ser consciente es percibir y reconocer el mun-
do exterior, así como al propio ser en sus rela-
ciones con este mundo exterior. 

No es éste el lugar para hablar del mundo ex-
terior, ya que el objeto propio de la psicología es 
el hombre. Verse en las relaciones con el mundo 
exterior significa reconocerse a sí mismo en su am-
biente. 



 -   47

y volveríamos a caer en un estado 
crepuscular. Difícilmente nos hacemos una 
idea de ello, pero observen a un primitivo 
y constatarán que, si no es animado por 
algún acon-tecimiento, nada se produce 
en él; permanece sentado durante horas 
en una inercia total; si le preguntamos en 
qué piensa, se ofende, pues pensar es a sus 
ojos el privilegio de los locos. No hay, pues, 
motivos para suponer que en él se agite un 
pensamiento; sin embargo, su estado está 
asimismo muy lejos de ser un estado de 
reposo absoluto; el inconsciente ejerce en 
él una actividad vivaz, de la que pueden 
brotar ideas repentinas e interesantes, pues 
el primitivo es un maestro en el «arte» de 
dejar hablar a su inconsciente y de prestarle 
una fina atención.

En el espacio exterior figuran objetos que 
son manifiestamente diferentes de nosotros 
mismos. Para percibir este mundo de 
objetos y para orientarnos en él, utilizamos 
sobre todo las impresiones sensoriales. No 
hablaré en lo que sigue de las impresiones 
sensoriales tomadas una a una; las reúno 
bajo la rúbrica de «la sensación», que las 
engloba a todas.

La sensación nos indica, por ejemplo, si 
el espacio en el que nos encontramos está 
vacío o si figura en él algún objeto, si el ob-
jeto está en estado de reposo o si se mueve. 
La sensación, en tanto que función psíqui-
ca, es por esencia irracional. ¿Por qué? Lo 
vamos a comprender. Si deseamos percibir 
una sensación en forma todo lo espontánea 
y pura que sea posible, debemos prescindir 
de toda previsión respecto a lo que vamos 
a percibir, pues, en general, esta previsión 
perjudicaría ya a la sensación futura. Si 
desearnos experimentar una sensación 
y nada más que una sensación, debe-

mos excluir todo lo que sea susceptible 
de perturbar su percepción. Debemos 
ser todo ojos y oídos, pero no hacer nada 
ni tolerar tampoco la menor intromisión: 
guardémonos, por ejemplo, de reflexionar 
sobre el origen de la excitación sensorial. 
No debemos saber nada sobre él; de no ser 
así, nuestra percepción sería de antemano 
sofisticada, desfigurada, incluso reprimida. 
Cuando, por ejemplo, un espectáculo cauti-
va nuestra atención, nos olvidamos de escu-
char y a la inversa. La sensación, para ser 
pura y viva, no debe incluir ningún juicio, 
ni ser influenciada o dirigida; debe ser irra-
cional.

Una segunda función nos dice, una vez 
que la sensación ha constatado la presencia 
de un objeto en el espacio en el que nos en-
contramos, lo que este objeto es. Este acto, 
esta función de conocimiento es, en un pla-
no primitivo, lo que se llama el pensamien-
to. Éste es una función racional: juzga, 
excluye; es su tarea primordial; a él le co-
rresponde precisar lo que una cosa es. Debe 
aprehender su especificidad, diferenciarla 
de lo que no es, cosa que es una función ra-
cional.

Una vez que hemos constatado la presen-
cia de un objeto en nuestra proximidad y 
que nos hemos enterado de que es esto o 
aquello, nuestras informaciones se limitan 
todavía a la impresión sentida en el momen-
to presente. Ahora bien, este dato actual, 
instantáneo, tiene un pasado y un futuro. 
Ha sido y devendrá. Representa, pues, en 
ese instante, una fase de un proceso de me-
tamorfosis, pues a la larga nada es, todo se 
transforma. Por consiguiente, la cosa cuya 
existencia actual hemos constatado posee 
rasgos que denotan el pasado y hacen pre-
sentir el futuro. Estos rasgos, sin embar-
go, no están incorporados a la forma actual; 
sólo prestan a ésta una atmósfera que flota 
y la rodea. Sin duda, también aquí los sen-
tidos pueden sernos de alguna utilidad, y 
el pensamiento, asimismo, puede realizar 
ciertas constataciones; pero, además, tene-

La conciencia, órgano de orientación, utiliza ciertas 
funciones para orientarse en el espacio exterior, en 
su ambiente. 

Tiene a su cargo, además, la orientación en el 
espacio interior; volveremos sobre esto. 

Funciones y estructuras del consciente e inconsciente



48  - 

El Áureo Florecer

mos el dominio de las suposiciones, de los 
presentimientos, de las «impresiones va-
gas», como las llamamos. 

Tenemos cierto olfato para el origen de las 
cosas y presentimos su evolución, su deve-
nir futuro: esta es la esfera de la intuición. 
La intuición es una función que, normal-
mente, se emplea poco, tanto más cuanto 
se vive una vida regular, entre cuatro pa-
redes, forzada a un trabajo rutinario. Pero 
si uno se ocupa de la bolsa o vive en el Áfri-
ca central, emplea sus hunches (2) con toda 
naturalidad. No podemos, por ejemplo, pre-
ver si a la vuelta de un matorral nos vamos 
a encontrar con un tigre o un rinoceronte, 
pero sí podemos tener un hunche que quizá 
nos salve la vida.

 La gente que vive expuesta a las condi-
ciones naturales, hacen un gran uso de la 
intuición; también la utilizan todos aquellos 
que arriesgan algo en un dominio descono-
cido, que son pioneros de una u otra forma: 
los inventores, los jueces, etcétera. En cuan-
to uno se encuentra en presencia de condi-
ciones nuevas, todavía vírgenes de valores 
y de conceptos establecidos, se depende de 
esta facultad de intuición.

Tras haber constatado las cosas en su ob-
jetividad, no debemos perder de vista que 
no son únicas en el universo; también noso-
tros estamos incluidos en él. Entre la cosa 
y yo o entre mí mismo y la cosa hay rela-
ciones, lazos; de una u otra forma “yo” soy 
afectado por todos los objetos, agradables o 
desagradables, interesantes o repugnantes, 
deseados u odiados por mí: esta es la esfera 
del sentimiento. El sentimiento me dicta el 
valor que un objeto tiene para mí. Es una 
función racional que formula un juicio pre-
ciso (3), mientras que la intuición , percep-
ción espontánea de posibilidades vagas (4), 
es una función irracional.

Provistos de estas cuatro funciones de 
orientación que nos dicen si una cosa exis-

te, qué es, de dónde procede y hacia dónde 
tiende, y, en fin, lo que ella representa para 
nosotros, estamos ya orientados en nuestro 
espacio psíquico. De este modo se encuen-
tran también precisadas las necesidades de 
nuestra orientación. En general, podemos 
utilizar estas cuatro funciones como quera-
mos: quiero mirar, observar, oír (sensación); 
quiero saber lo que es tal cosa (pensamien-
to), qué valor tiene para mí (sentimiento), 
etc. Pero también sabemos por experiencia 
que estas mismas funciones son suscep-
tibles de ejercerse automáticamente; por 
ejemplo, cuando una sensación irrumpe en 
nuestra pasividad al margen de todo deseo 
por parte nuestra o incluso imponiéndose-
nos en contra de nuestra voluntad. Si resue-
na fuera un cañonazo, no hay nada que me 
haya preparado para oírlo y, sin embargo, 
la detonación me ensordece: la percibo in-
voluntariamente.

Todas estas funciones no se ejercen sólo 
en la conciencia, sino también en el incons-
ciente. Si resuena una detonación mientras 
duermo, puedo, quizá, percibirla y amal-
gamarla con un sueño. Soy, entonces, en-
teramente pasivo; de la misma manera, 
relaciones y juicios intelectuales o senti-
mentales pueden formarse en el incons-
ciente y desarrollarse involuntariamente 
durante el sueño. Nuestras cuatro funcio-
nes primordiales no son, pues, únicamente 
patrimonio del consciente; son en sí mismas 
funciones psíquicas, susceptibles de ejercer-
se sin la participación de la conciencia.

Estas funciones están dotadas cada una 
de energía específica; les es inherente una 
tensión energética que preside su actividad; 
existe, evidentemente, un gran margen de 
variaciones individuales. El caso ideal sería 
aquel en que las cuatro funciones estuvie-
ran dotadas de los mismos recursos ener-
géticos; se ejercerían entonces las cuatro en 
igual proporción. Grados de actividad muy 

(2) - Hollejo del maíz y de otros cereales - 

(3) - El V.M. Samael aclaró finalmente que el sentimiento también es el del “yo” y no del Ser.

(4) - Entendiendo como presentimiento subjetivo personal, no como la facultad superior de la Intuición 



 -   49

diferentes en ellas pueden ser el origen de 
perturbaciones. Así, no debemos ni pode-
mos contentarnos con constatar simple-
mente que una cosa existe; nos es preciso 
también enterarnos de lo que es, sentir el 
valor que tiene para nosotros, olfatear, in-
ducir de dónde procede y hacia qué tiende. 
Si una de estas funciones no es empleada, 
se desarrolla y se pierde en el inconsciente; 
provoca entonces una activación poco natu-
ral de éste, pues la evolución humana ha 
llegado a un estadio en el que estas fun-
ciones pueden y deben ejercerse en la con-
ciencia. En la mayoría de las personas, una 
de las funciones es ejercida, desarrollada y 
diferenciada con predilección, en detrimen-
to de las otras, que vegetan en una incons-
ciencia más o menos vasta, lo que provoca 
en estos sujetos una unilateralidad sin-
gular. Subrayemos, por otra parte, que no 
es posible hacer simultáneamente a todas 

las funciones conscientes en alto grado ni 
diferenciarlas todas a la vez. En general, 
solemos dar la preferencia a una de las fun-
ciones; probablemente porque nuestras ap-
titudes, nuestra diferenciación cerebral o la 
energía de que disponemos no bastan para 
proveer igualmente a las cuatro funciones a 
la vez. De ello resultan diferenciaciones sin-
gulares y específicas de la psique humana.

La energía propia, inherente a una de las 
funciones en ejercicio, puede ser decuplica-
da, por lo que llamamos la atención y la vo-
luntad. La atención no constituye más que 
un aspecto de la voluntad. Podemos aumen-
tar la energía específica de una función por 
un acto de voluntad, que nos permite diri-
girla, hacerla exclusiva, adecuando ciertos 
registros suyos a expensas de algunas de 
las restantes. Así, en un concierto nos con-
centramos y somos todo oídos. El yo está 
dotado de un poder, de una fuerza creado-

Funciones y estructuras del consciente e inconsciente



50  - 

El Áureo Florecer

ra, Conquista tardía de la humanidad, que 
llamamos voluntad. Al nivel primitivo, la 
voluntad no existe todavía; 

También en los animales se encuentra una 
multitud de instintos, pero una cantidad 
mínima de voluntad. He aquí un ejemplo, 
observado por mí mismo, de la debilidad de 
la voluntad en los primitivos. Durante al-
gún tiempo estuve en África Oriental entre 
una tribu muy primitiva. Era buena gente, 
que no querían sino ayudarme.

Cierta vez tenía que mandar unas cartas 
y necesité un mensajero. Fui a ver al jefe 
y le rogué que me mandara uno. Poco des-
pués un joven indígena se presentó a mí y 
me dijo que era el mensajero que había pe-
dido. Había que recorrer aproximadamente 
una distancia de ciento veinte kilómetros 
hasta el término del ferrocarril de Ugan-
da, donde se encontraban los blancos más 
próximos. Tendí al mensajero las cartas for-
mando un paquete y le dije: «Lleva estas 
cartas a la estación de los hombres blancos 
de tal lugar.» El mensajero, por toda res-
puesta, me miró con ojos extraviados y va-
cíos y ni siquiera tendió la mano hacia el 
paquete. «Toma estas cartas y vete», repe-
tí. El mensajero me había comprendido, sin 
duda, pero no lograba reaccionar ante aque-
lla invitación singular. Pensé, primeramen-
te, que no le interesaba. Vino entonces un 
negro somalí que me cogió las cartas de la 
mano y me dijo: «Te portas de una manera 
torpe y tonta; te voy a mostrar cómo hay 
que hacer.» Cogió un látigo y avanzó ame-
nazador hacia el hombre, diciéndole: «Estas 
son las cartas, tú eres el mensajero, y éste 
es el bastón (el bastón tenía una ranura por 
la que se introducía las cartas; era el ‹bas-
tón del mensajero›, con el que las llevaban): 
tienes que cogerlas.» Y le pegó en los cos-
tados con el bastón, le sacudió y le maldijo 

a él y a sus antepasados hasta la séptima 
generación. «Tienes que correr de esta for-
ma», gritó el negro somalí remedándole me-
diante una danza lo que el indígena tenía 
que hacer. El hombre, poco a poco, se des-
pertó, sus ojos se iluminaron y esbozó una 
ancha sonrisa: había comprendido. Partió 
como una bala de cañón y recorrió los ciento 
veinte kilómetros hasta la estación en una 
sola etapa. ¿Qué había pasado? El primiti-
vo no es capaz de querer: tiene que reunir 
sus energías; había sido necesario que a 
nuestro hombre le pusieran en condiciones 
de sentirse mensajero; de ahí la razón de 
ser y la necesidad de esta ceremonia: había 
despertado en él el estado de ánimo que le 
había convertido en correo; desde ese mo-
mento tenía las cartas del hombre blanco 
en la mano, las llevaba hacia su destino y 
todos los indígenas que encontraba en su 
camino se decían: «Sí, es el correo, es el 
mensajero.» Esto hacía de él el hombre im-
portante del momento, le confería una dig-
nidad a la que no habría llegado si antes, 
con la ayuda de los latigazos, no le hubieran 
puesto en el estado de ánimo de un mensa-
jero. Se trataba de un caso de sugestión; los 
indígenas, para emprender algo, necesitan, 
en cierto modo, ser debidamente hipnotiza-
dos. Este ejemplo demuestra que falta la re-
lación entre la palabra y la acción, que la 
función de la voluntad no está educada en 
ellos y que no actúan sino bajo el influjo de 
los humores y los afectos. 

Al comienzo de mi estancia en África 
me sorprendía la brutalidad con que eran 
tratados los indígenas, pues el látigo era 
moneda corriente; al principio me pareció 
superfluo, pero tuve que convencerme de 
que era necesario; desde entonces llevé con-
tinuamente conmigo un látigo de piel de ri-
noceronte. Aprendí a simular sentimientos 
que no tenía, a gritar a voz en cuello y a 
dejarme llevar por la cólera. Todo esto es 
preciso para suplir la voluntad deficiente de 
los indígenas. Esta concepción la confirman 
innumerables ritos que sólo ella permite 

el yo no está hecho sino de instintos, de impulsos 
y de reacciones; de la voluntad no ha aparecido to-
davía la menor traza.



 -   51

comprender. Los indígenas, antes de par-
tir para la caza, ejecutan danzas, imitan 
la caza, cuya búsqueda emprenden;  reali-
zan el indispensable  «rito de entrada» para 
crear en ellos el humor, el estado de áni-
mo, la emoción necesarios para la acción a 
efectuar, para concentrar la energía difusa, 
su interés en la acción a realizar, es decir, 
para despertar la voluntad; el retorno de la 
caza da lugar, a su vez, a ceremonias com-
plicadas y análogas que persiguen el obje-
to inverso del restablecimiento del humor 
pacífico y cotidiano. Cuando los dinkas del 
Nilo Blanco, por ejemplo, matan un hipo-
pótamo, le abren el vientre y uno de ellos 
penetra en su cuerpo, se arrodilla ante la 
columna vertebral y le dirige al alma del hi-
popótamo, que consideran está en la médu-
la espinal, la siguiente plegaria: «Querido y 
buen hipopótamo: perdónanos por haberte 
matado. No ha sido por maldad, sino porque 
apreciamos tu carne. No les digas a tus her-
manos y a tus hermanas que te han mata-
do, diles que amas a los hombres. También 
nosotros te amamos y te comemos gustosos. 
Si tú te enfadaras, les dirías a tus herma-
nos y hermanas que se alejaran, y nosotros 
no tendríamos ya carne.» Después de pro-
nunciar esta plegaria vienen las danzas del 
«rito de salida», cuyo objeto es liberar a los 
cazadores de los apetitos y de la atmósfe-
ra sanguinaria de la caza y restablecer en 
ellos la atonía de «todos los días». Se asiste 
a un espectáculo no menos singular y reve-
lador cuando los guerreros han combatido y 
cuando uno de ellos ha hecho una víctima 
(lo que es, por otra parte, muy raro, pues 
allí las luchas son, en general, poco san-
grientas). El que ha matado regresa como 
vencedor, como guerrero valeroso. ¿Cómo le 
honran los demás? Sus congéneres se apo-
deran de él, le aprisionan y le someten du-
rante dos meses a un régimen vegetariano, 
a fin de que pierda la costumbre de hacer 
derramar la sangre.

Entre nosotros, el yo está dotado de una 
energía disponible, gracias a la cual pode-

mos influir sobre el curso natural de los 
acontecimientos. Podemos, como ya hemos 
dicho, querer mirar, pensar, prever; pode-
mos incluso querer experimentar tal o cual 
sentimiento. 

La voluntad es una gran maga que, ade-
más, añade a sus encantos la paradoja de 
sentirse y de aspirar a ser libre. Experi-
mentamos el sentimiento de libertad, inclu-
so cuando se puede probar la existencia de 
causas precisas que, con toda necesidad, de-
bían entrañar tal o cual consecuencia, que, 
precisamente, hemos realizado: a pesar de 
ello, el sentimiento de libertad es, no obs-
tante, muy vivo en nosotros. Sabemos, por 
otra parte, que no existe nada que no tenga 
su causa, lo que nos obliga a pensar que la 
voluntad también debe depender de algu-
nas determinantes. 

¿Entonces? Si la voluntad está marcada 
por esa libertad soberana que la caracteri-
za, ello se debe a que es una parcela de esa 
oscura fuerza creadora que yace en noso-
tros, que nos conforma, que edifica nuestro 
ser, que reacciona frente a nuestro cuerpo, 
que mantiene o destruye su estructura y 
que crea vías nuevas. Esta energía aflora, 
en cierto modo, en el seno de la voluntad y 
hasta en la esfera de la conciencia humana, 
aportando consigo ese sentimiento absoluto 
y soberano de imperecedera libertad que no 
se deja alterar o restringir por ninguna fi-
losofía. Podemos invocar todos los sistemas 
filosóficos que queramos: el sentimiento de 
libertad se mantiene siempre presente en 
el corazón del hombre, indestructible, rién-
dose de los sistemas, constituyendo un dato 
quizá singular, pero, en todo caso, original 
de la naturaleza.

Funciones y estructuras del consciente e inconsciente



 -   53

Entramos con este peque-
ño estudio de lleno en el 
sentido de la vida, aquello 

“fatuo” para la mayoría, en cuan-
to a lo que hacemos, pensamos y 
sentimos, empeñados en un con-
tinuo fluir de sucesos incompren-
didos, “sin sentido”, y sin orden ni 
control personal.

La vida se nos escapa, se dice 
coloquialmente. Entrevemos sin 
embargo un sentido de existencia 
superior, pleno, que nos llenaría 
internamente de aquellos valores 
reales que nos faltan. En esta lí-
nea los grandes guías, maestros, 
en sus variadas jerarquías, han 
incidido hasta la extenuación 
recalcándonos esencialmente lo 
mismo, pero la humanidad sigue 
utilizando la vida para darse sa-
tisfacción y cumplir con lo dic-
tado por las apetencias y deseos 
particulares. Un camino que in-
eludiblemente lleva al desencan-
to, amarguras, problemas y todo 
tipo de dificultades.



54  - 

El Áureo Florecer

Jeshuá Ben Pandhirá, Jesús de Nazareth, 
el Salvador, con su sublime enseñanza, 
mutilada en el tiempo por intereses 
humanos, sectarios, de poder, prejuicios, 
etc., tiene realmente una autoridad 
sin igual y en el cabecero de cualquier 
filósofo, poeta, aspirante al conocimiento 
superior, deberían estar sus enseñanzas. 
Sin embargo, y en su lugar se observa 
que, por doquier, el ser humano se confía 
a una maraña laberíntica de pseudo-
libros de “auto-ayuda”, de enseñanzas 
menores subjetivas y limitadas, parciales, 
que no pueden en realidad llevarnos al 
último objetivo cual es el de salir de la 
rueda mecánica, dolorosa y repetitiva de 
la existencia. En este sentido siempre hay 
que sacar los libros sagrados de todos los 
tiempos y las enseñanzas de los grandes 
maestros de la humanidad.

Es evidente y esto ya es un hecho objetivo 
comprobado, más allá del dogmatismo y 
fanatismo ciego religioso, que hay otros 
libros con la enseñanza directa de Jesús 
(los llamados evangelios apócrifos, libros 
del Mar Muerto, etc…) y en particular 
su libro cumbre “El Pistis Sophia” -en los 
que entre toda la enseñanza se expresa un 
hecho claro fundamental y básico, y es que 
en el comienzo de todo y lo más importante 
en la vida de cualquier hombre es: “Entrar 
a los Misterios del Primer Misterio”. No es 
formar una familia en sí, crecer, cuidarse, 
no es el trabajo diario de cada día, etc. Es 
verdad que con todo eso debemos saber 
cumplir bien, es claro, y no debemos eludir 
estas responsabilidades de la vida, pero lo 
verdaderamente fundamental es añadirle la 
dimensión real al sentido de la existencia, 
expresada en los misterios. 

Dice Jesús en el Pistis Sophia, capítulo 
143: «No hay misterios que sean superiores a 
estos misterios sobre los cuales interrogáis; 
por cuanto éstos conducirán vuestras almas 
hacia la Luz de las Luces, hacia las regiones 

de la Verdad y de la Bondad, hacia la 
región santa de todas las santidades, hacia 
la región donde no existe lo femenino ni lo 
masculino, ni las formas, sino sólo la Luz 
perpetua e indescriptible.» 

Los maestros, lo son de amor verdadero y 
compasión hacia la humanidad, ellos saben 
lo que nos espera siguiendo el camino que 
transitamos y nos advierten e instruyen 
en los misterios para salvarnos de aquello 
que en general desconocemos, salvo por 
reminiscencias de tipo religioso, pero que 
es una gran verdad, cual es el paso final 
temporal por las infra-dimensiones de 
la Tierra; es por esto que nos traen los 
misterios que vienen de lo Alto.



 -   55

Dice el Cap. 141 del P.S.: “Y cuando los 
discípulos oyeron esto se prosternaron 
venerando al Maestro y le dijeron: 
«Ayúdanos Señor y ten misericordia de 
nosotros para que podamos ser salvados 
de estos castigos inicuos designados a los 
pecadores. ¡Ay de ellos!, ¡Ay de los hijos de 
los hombres! porque andan a tientas como 
el ciego en la oscuridad y nada ven. Ten 
misericordia de nosotros ¡Oh, Señor!, por la 
gran tiniebla en que nos encontramos. Y ten 
misericordia por toda la humanidad, porque 
ellos acechan en espera de sus almas, como 
leones por su presa, para tenerlas prestas 
como alimento para los castigos de sus 
arcontes a causa del olvido y la ignorancia 
que hay en los hombres. Ten misericordia de 
nosotros nuestro Señor, nuestro Salvador, 
ten misericordia de nosotros y sálvanos de 
este gran adormecimiento.» 

Estos Misterios lo son para todos, 
sin distinción, y son los únicos que nos 
pueden guiar por el camino de perfección 
para nuestra propia liberación psicológica 
interior, sacarnos del sueño de la Conciencia 
o “gran adormecimiento”. No existen por 
lo tanto 2 caminos, ni 3. Esto es una idea 
falsa, la de que “todos los caminos llevan 
a Roma” y que resulta finalmente en una 
“agarradera” psicológica equivocada para 
aquellos que no son lo bastante humildes 
para dejar a un lado sus preconceptos de lo 
que es el Camino, pero sólo hay un camino 
“angosto y estrecho que nos lleva a la Luz” 
señalizado por los Misterios.

Los Misterios del Primer Misterio cuando 
son entregados a la humanidad, lo son sin 
sectarismos de clases, razas, prejuicios, etc. 
y así lo dice el Salvador: «Por esta causa no 
los he ocultado, (los misterios) sino que los 
he pregonado claramente y en voz alta, y 
no he separado a los pecadores solamente, 
sino que he pregonado en voz alta para 
todos, a justos y pecadores diciéndoles: «El 
que busca encuentra, tocad y se os abrirá; 
porque el que busca la verdad la encontrará 
y al que toca se le abrirá.» Porque yo he 

dicho a todos los hombres. «Buscad los 
misterios del Reino de la Luz que os 
purificarán, os perfeccionarán y os 
conducirán hacia la Luz.» Pistis Sophia 
– Capítulo 133

Esto es sumamente interesante, porque 
quizás algunos de nosotros podríamos 
considerarnos  como “justos”, y alguna 
persona llegar a serlo en cierta manera: 
buena persona, buen amigo, trabajador, 
buen ciudadano, etc… y esto es un primer 
paso previo indispensable, necesario, pero el 
Señor de Perfecciones aclara sin ambages, 
que es necesario algo más: “Amén os digo: 
todo lo que está señalado por el destino 
para cada uno, le sucede, ya sea esto bueno 
o malo… … Por esta causa he traído las 
llaves de los misterios del Reino de los 
Cielos, de otra manera nadie podría 
ser salvo. Porque sin los misterios 
ninguno entraría en el Reino de la Luz, 
aunque fuera justo o pecador”

Importancia de entrar a los Misterios del Primer Misterio



56  - 

El Áureo Florecer

«… aun si un hombre virtuoso no ha 
cometido pecado, no podrá ser llevado 
al Reino de la Luz, porque el signo del 
Reino de los misterios no está en él. En 
una palabra, es imposible traer almas a la 
Luz sin los misterios del Reino de la Luz.» 
(Del alma del hombre virtuoso que no ha 
recibido los misterios al morir. Capítulo 103 
P.S.)

Los Misterios son absolutamente indis-
pensables, debieran ser motivo y sentido de 
vida encontrarlos si no se tienen, y así se 
nos reitera en el P.S.: “No ceséis en vuestra 
búsqueda día y noche, y no mengüéis 
hasta que halláis encontrado los 
misterios del Reino de la Luz, los 
cuales os purificarán y os convertirán 
en luz purificada y os conducirán al 
Reino de la Luz.»

¿A qué se refiere esto? ¿Qué implica? 
Saber de los sacrificios que entrañan, y 
la determinación que ha de haber en la 
vida de todo buscador de la Verdad es 
un pilar básico al comienzo, luego están 
todas las enseñanzas en sí, superiores, 
trascendentales, de “los misterios del Primer 
Misterio” para entender y seguir, pero hoy 
nos vamos a referir al comienzo de todo.

Para empezar, se debe aclarar cuál es el 
Primer Misterio, y en esto acude siempre 
en nuestra ayuda el V. M. Samael en su 
develación de este libro sagrado y nos 
especifica: “El Primer Misterio es el del 
Padre y por ello es también el Último”. 
Esto es como decían los antiguos el Padre 
Celestial, al cual oraba Jesús, al cual 
aspiraba profundamente, del cual daba 
testimonio y al cual dirigía a cuantos 
le seguían, es: “El Alpha y el Omega, el 
Primero y el Último”.

Él es la Verdad Última, el principio 
desconocido de toda Creación y de 
nosotros mismos, al cual hemos de rendir 
profundamente veneración y respeto, 
nos alienta íntimamente, nos da la vida, 

fuerza. Todo lo superior viene de Él y a Él 
llevan justamente sus misterios, que son 
terriblemente divinales.

Todo en el Pistis Sophia alude a los pasos 
entre misterios, sus pruebas, sus encuentros, 
sus dones y virtudes, las súplicas a la 
Luz de la conciencia arrepentida, en sí es 
sabiduría-crística-perfecta.

Para entender la importancia de entrar 
en los misterios, transcribimos un pequeño 
párrafo de su enseñanza en el Pistis Sophia, 
el cual nos indica lo que le sucede al Alma, 
después de su desencarnación en el caso de 
haber comenzado el trabajo interior: «Mas 
ahora, por lo tanto, escuchad con atención 
que puedo hablaros de la grandeza de 
aquellos que han recibido los misterios del 
Primer Misterio. Aquel, por tanto, que ha 
de recibir el (primer) misterio de ese Primer 
Misterio, en el momento que ha de salir del 
cuerpo de materia de los arcontes (el cuerpo 
físico que nos es dado), es cuando vienen los 
receptores retributivos (aquellos agentes de 
la Ley) y conducen el alma de ese hombre 
fuera del cuerpo. Y esa alma se convertirá en 
una gran corriente de luz en las manos de los 
receptores retributivos. Y dichos receptores 
tendrán temor a la luz de esa alma. Dicha 
alma irá hacia arriba y pasará a través de 
todas las regiones de los arcontes y de todas 
las regiones de las emanaciones de la Luz. 
Y no dará soluciones ni apologías ni señales 
en ninguna región de la Luz ni en ninguna 
región de los arcontes; sin embargo, pasará 
por todas las regiones y las cruzará 
para que llegue y gobierne sobre todas 
las regiones del primer Salvador.” Y 
asegura más: Por esta razón os he dicho: 
“Todo el que reciba los misterios, si conoce 
la hora de su desencarne, podrá cuidarse 
a sí mismo para no pecar y así heredar el 
Reino de la Luz para siempre”»

Hay que indicar que son 12 los misterios 
del Primer Misterio, y ya haber realizado 



 -   57

el primero de ellos realmente convierte 
esencialmente al hombre en una gran 
corriente de Luz que ascenderá y llegará 
al Primer Salvador. Esto, aunque quizás lo 
podamos ver lejano en sí es lo que buscamos 
cuando queremos la verdadera felicidad 
y paz que no es de este mundo. ¡Qué no 
podrá alcanzar más adelante el hombre! No 
existen límites para el desarrollo anímico 
interno.

Si esto sucede cuando se alcanza el Primer 
Misterio, nos podríamos preguntar quizás 
si una persona común y corriente fallece, 
¿adónde va?, ¿cuáles son sus procesos y 
andadurías por las dimensiones superiores? 
Para esto invitamos a estudiar los últimos 
capítulos del Pistis Sophia, donde se 
encuentra conocimiento extraordinario y 
detallado de los procesos de la Conciencia, 
pero por otra parte: ¿qué aconseja Jesús 
para con nuestras oraciones a los seres 
queridos que perdemos?, algo por lo que 
todos pasamos, y nos dice: «Así pues, 
todos los hombres que sean pecadores o 
no pecadores, no solo si deseáis que sean 
sacados de los juicios y castigos violentos 
sino que sean apartados hacia un cuerpo 
justo que pueda encontrar los misterios de 
la Divinidad para que progrese y herede 
el Reino de la Luz, practicad entonces el 
tercer misterio del Inefable y decid: Llevad 
el alma de éste o aquel hombre del 
que pensemos con nuestro corazón, 
fuera de los castigos de los arcontes 
regidores y conducidlo de inmediato 
ante la Virgen de la Luz, y en cada mes 
que la Virgen lo selle con un sello más alto, 
y en cada mes que la Virgen de Luz lo vierta 
a un cuerpo justo y digno para que progrese 
en las alturas y herede el Reino de la Luz.»

«Y si vosotros decís esto, amén os digo: 
Todo el que sirve en las órdenes de los 
juicios de los arcontes o regidores, acelera 
la entrega de esa alma de uno a otro hasta 
que la conducen ante la Virgen de Luz. Y la 
Virgen de Luz lo sella con el signo del 

Importancia de entrar a los Misterios del Primer Misterio



58  - 

El Áureo Florecer

Reino del Inefable y lo entrega a sus 
receptores para que lo viertan en un 
cuerpo justo a fin de que encuentre los 
misterios de la Luz para que sea digno 
y prosiga hacia la altura y herede el 
Reino de la Luz. He aquí lo que me 
habéis preguntado.» - Cómo las almas de 
los que han desencarnado pueden ser auxiliadas 
por los de la tierra. Cap. 108 – P.S.

Así que, en palabras de Jesús, esto es 
lo mejor que debemos incluir en nuestras 
oraciones para los seres allegados y queridos 
que hayan desencarnado. Finalmente se 
trata de que consiga encontrar los misterios 
de la Luz y luego sea digno y prosiga hacia 
la altura, que es la altura interior…

Existe un gran problema, completamente 
actual y es el de: ¿qué hacer para no ser 
desviado, engañado por otras enseñanzas, 
orientaciones, escuelas?, si estamos 
buscando la enseñanza real… La respuesta 
también nos la da Jesús en el Capítulo 134: 
«…María respondió diciendo: «Mi Señor, si 
los hombres en su búsqueda se encuentran 
con las doctrinas del error. ¿cómo harán 
para saber si éstas son las tuyas?» El 
Salvador respondió diciéndole a María: 
«Yo os he dicho en otro tiempo: «Sed como el 
hábil cambista de moneda, tomad lo bueno 
y desechad lo malo.»

«Así pues, decid a todos los que anhelan 
la divinidad: «Si el viento del norte sopla, 
vosotros sabéis que hará frío, si el viento del 
sur sopla sabréis que hará ferviente calor.» 
Por lo tanto decidles: Si habéis conocido la 
faz del cielo y de la tierra por los vientos, 
conoceréis también con exactitud a todo 
aquel que venga a vosotros proclamando 
la divinidad ya sea porque sus palabras 
armonicen y se ajusten a las palabras con 
que yo os he hablado ante dos o tres testigos 
o porque armonicen con la dirección del 
viento y de los cielos y de los circuitos y de 
las estrellas y de los veedores de luz y de 
toda la tierra y lo que hay en ella y de todas 
las aguas y lo que hay en ellas. Decidles 
entonces: «Aquellos que vengan a 
vosotros y que sus palabras armonicen 
y se ajusten en la gnosis completa con 
aquellas palabras que yo os he dicho, 
los recibiré como si fueran nuestros”. 
Esto es lo que debéis decir a los hombres 
cuando les prediquéis que deben cuidarse 
de las doctrinas del error.»

Esto es de una importancia capital, 
pues son muchos los grupos que seducen, 
engañan a los buscadores de la Verdad, esas 
escuelas y enseñanzas son las “doctrinas 
del error”, un laberinto muy difícil de 
sortear y marchando según ellas no es 
posible alcanzar el objetivo final de llegar 
al Padre. En este sentido el M. Samael 



 -   59

advirtió mucho y especificó claramente los 
distintos tipos de escuelas y su finalidad, 
pero tengamos muy en cuenta las palabras 
de Jesús cuando advierte que se debe 
enseñar la gnosis completa de la enseñanza 
del Salvador. Debemos entonces dejar a un 
lado todas esas pseudo-enseñanzas si en 
algún momento se presentan en nuestras 
vidas una vez tenemos los misterios.

Fijémonos en las siguiente palabras del 
Cristo Jesús referente a esto y teniendo 
siempre en cuenta las pequeñas diferencias 
en los términos, respecto de su época a 
la actualidad, pero conteniendo el mismo 
fondo: «Decid a aquellos que enseñan 
doctrinas erradas y a cada uno de los que 
son instruidos en ellas: ¡Ay de vosotros!, 
pues si no os arrepentís y abandonáis 
vuestro error, iréis a los castigos del gran 
dragón y de las tinieblas exteriores, que son 
sumamente crueles, y jamás seréis lanzados 
al mundo, sino que seréis sin existencia 
hasta el final.»

Otra cuestión fundamental es la de 
la continuidad en los misterios. Quizás 
lleguen en un momento a nuestra vida y 
sigamos sus enseñanzas y luego, al poco 
o mucho, ya no queremos seguir. Esto en 
sí es un error, más nos conviene seguir 
dando pasos hacia delante, aún a pesar 
de la dificultad aparente, que abandonar, 

y a este respecto, tan común y extendido 
en esta época ya Jesús advertía: «Decid 
a aquellos que abandonan las doctrinas 
verdaderas del Primer Misterio: ¡Ay de 
vosotros!, pues vuestro castigo es triste 
comparado con el de todos los hombres. 
Pues vosotros permaneceréis en el gran 
frío y hielo y granizo en medio del dragón 
y de la oscuridad exterior, y jamás seréis 
lanzados al mundo desde esa hora, sino que 
os congelaréis en esa región y a la disolución 
del universo pereceréis, y dejaréis de existir 
para siempre.» Cap. 102, 3er. libro del P.S.

Todo esto hay que saberlo entender 
correctamente, no llevarlo a un sentido 
dogmático, sino a la realidad del mundo 
interior de cada cual. Todo esto se dará 
así dentro de la continuación cíclica de 
los tiempos en nuestra vida. Pero seguro 
se presentarán nuevas oportunidades de 
conocer los misterios y nuestra “frialdad” 
interior, la que nos llevó a abandonar los 
misterios en otros tiempos, nos siga dejando 
fríos y no encontremos la salida que nos 
brindan los misterios de lo Alto.

Después de todo lo expuesto hasta ahora, 
y como decimos, sabiendo entender bien 
las palabras que Jesús de Nazareth ya 
resurrecto y antes de su Ascensión, dio en 
los misterios a sus discípulos más allegados 

Importancia de entrar a los Misterios del Primer Misterio



60  - 

El Áureo Florecer

en este libro sagrado del Pistis Sophia, nos 
queda claro de la importancia de la obra 
del V.M. Samael Aun Weor. En esta época 
decadente y materialista de la humanidad, 
trajo el mensaje de lo Alto, restauró los 
“Misterios del Primer Misterio”, en toda 
su extensión, desde las primeras y básicas 
lecciones para poder vernos a nosotros 
mismos tal cual somos, hasta todos esos 
pasos clave para ir trascendiendo nuestra 
psicología inferior en niveles superiores.

Tal cual está escrita en los libros y 
conferencias la enseñanza del V.M. Samael 
Aun Weor, armoniza y se ajusta a la “gnosis 
completa” que trajo Jesús en su tiempo, 
cumpliendo fielmente con la ortodoxia de 
la enseñanza de los Misterios. Animamos 
entonces a que vayamos embebiéndonos 
de su sabiduría en la medida de nuestra 
comprensión y siguiendo un necesario orden 
progresivo sin el cual no entenderíamos 
bien ese mensaje.

Para finalizar, sintetizando, necesitamos 
de los misterios del Primer Misterio y se 
han de encontrar, y una vez encontrados 
correctamente, seguirlos prácticamente en 
la vida: «Por amor a la raza humana, pues 
ésta es material, yo me he desdoblado a mí 
mismo y les he traído todos los misterios de 
la Luz para que sean purificados, ya que 
ellos son el residuo de toda la materia de 
su materia; mas no sería salvada una 
sola alma de la raza humana y estar 
capacitada para heredar el Reino 
de la Luz si no les hubiera traído los 
misterios que purifican.

 
Porque las emanaciones de la Luz no 
necesitan de los misterios ya que ellas 
están purificadas, pero la raza humana 
sí los necesita porque toda ésta no es más 
que residuos materiales. Por ende, os he 
dicho en otras ocasiones: «El hombre sano 
no necesita del médico sino el enfermo», 
es decir: Aquellos que moran en la Luz no 
necesitan de los misterios porque son luces 
purificadas; pero la raza humana sí los 
necesita por ser residuos.

 

Por lo tanto, pregonad a todos diciéndoles 
que no desmayen buscando día y noche 
hasta encontrar los misterios que purifican, 
que renuncien a las cosas del mundo y lo 
que hay en él. Porque el que compra y vende 
en este mundo y el que come y bebe de su 
materia y el que vive de sus intereses y 
asociaciones, acumula otras cosas al resto 
de su materia, ya que todo este mundo y todo 
lo que hay en él y todas sus asociaciones son 
residuos materiales, que serán investigados 
sobre su pureza.

 
Por esta razón os he dicho en otro tiempo: 
«Renunciad a las cosas de este mundo y 
lo que existe en él para que no acumuléis 
otras cosas además de las que ya tenéis.» 
Pregonad, por ende, a toda la raza humana 
diciéndoles que renuncien a todo el mundo 
y sus asociaciones para que no acumulen 
otras cosas además de las que ya tienen y 
agregadles que no cesen de buscar día y 
noche los misterios que purifican y que no se 
presenten hasta que los encuentren ya que 
estos los purificarán y los llevarán hasta la 
luz depurada para que lleguen a la altura 
y hereden la luz de mi reino.» Cap. 100 P.S



 -   61



62  - 

El Áureo Florecer

Aquel que preside miró hacia adelante, a los hijos de los hombres, que 
son los Hijos de Dios. Él vio la luz de ellos y el lugar donde estaban 

parados sobre el Sendero de retorno al Corazón de Dios. La Senda recorre 
un círculo a través de los doce grandes Portales y, ciclo tras ciclo, los Por-
tales se abren y los Portales se cierran. Los Hijos de Dios, que son los hijos 
de los hombres, caminan por allí.



 -   63

Poco clara es la luz al principio. Egoísta la 
tendencia de la aspiración humana, y oscuros 
los actos resultantes. Lentamente los hom-
bres aprenden y, aprendiendo, pasan entre 
los pilares de los Portales una y otra vez. Ler-
da es la comprensión, pero en las Antesalas 
de la Disciplina, encontradas en cada sección 
de la cósmica extensión del círculo, la verdad 
es lentamente comprendida; aprendida la 
lección necesaria; la naturaleza purificada y 
enseñada hasta que se ve la Cruz –esa Cruz 
fija y a la espera, que crucifica a los hijos de 
los hombres, prolongada en las Cruces de los 
que sirven y salvan.

Del conjunto de hombres, un hombre se 
adelantó en los días de la antigüedad y sor-
prendió el ojo vigilante del Gran Anciano que 
preside eternamente dentro del Concilio de 
la Cámara del Señor. Se volvió hacia el que es-
taba de pie cerca suyo y dijo: “¿Quién es esa 
alma sobre el Sendero de la vida, cuya luz 
puede ahora ser vista oscuramente?”.

Rápidamente llegó la respuesta: “Esa es el 
alma que, en el Sendero de la vida, experi-
menta y busca la clara luz que brilla desde el 
Alto Sitio”.

“Déjala proseguir sobre su senda, pero vi-
gila sus pasos”.

Los eones velozmente continuaban su cur-
so. La gran rueda giraba y, girando, traía el 
alma que buscaba sobre el Sendero. Des-
pués, llegó un día en que Aquel que preside 
el Consejo de la Cámara del Señor atrajo nue-
vamente al círculo de Su radiante vida al alma 
que buscaba.

“¿De quién es esta alma sobre la Senda de 
sumo empeño cuyo resplandor oscuramen-
te se distingue afuera?” Llegó la respuesta: 
“Un alma que busca la luz de la inteligencia, 
un alma que lucha”.

“Dile de parte mía que vuelva a la otra sen-
da y luego que viaje alrededor del círculo. En-
tonces encontrará el objeto de su búsqueda. 
Vigila sus pasos y, cuando tenga un corazón 
comprensivo, una mente anhelante y una 
mano diestra, tráemela”.

Nuevamente pasaron los siglos. La gran 
rueda giró y, girando, llevó a todos los hijos 
de los hombres, que son los Hijos de Dios, 
sobre su senda. Y mientras estos siglos pa-
saban, un grupo de hombres emergió y len-
tamente cambiaron a la otra senda. Ellos 
encontraron el Sendero. Pasaron los Porta-
les y se esforzaron hacia la cima de la mon-
taña, y hacia el lugar de muerte y sacrificio. 
El Maestro vigilante vio un hombre emerger 
de esta multitud, subir a la Cruz fija pidiendo 
hazañas que cumplir, servicios que rendir a 
Dios y al hombre, y buena voluntad para re-
correr el Sendero hacia Dios. Se paró delante 
del Gran Ser que Preside, el cual trabaja en el 
Concibo de la Cámara del Señor y oyó adelan-
tarse una voz:

“Obedece al Maestro en el Sendero. Prepá-
rate para las últimas pruebas. Pasa a través 
de cada Portal y en la esfera que ellos descu-
bren y guardan, ejecuta el trabajo que con-
venga a su esfera. Aprende así la lección y 
empieza con amor a servir a los hombres de 
la tierra”. Luego le llegó al Maestro la palabra 
final: “Prepara al candidato. Dale sus trabajos 
a realizar y coloca su nombre sobre las tablas 
de la Senda viviente”.

El sendero de luz de la re-integración





https://edicionesgnosticas.es/


https://igasedemundial.com/actividades/eventos/

