INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA SAMAEL Y LITELANTES

fKaIe Ap demla La Bellw 4T raUesia
Recuerdame’. Yoite recordare = Mzsaca S
 Mesi







, EL ROBOT PSICOLOGICO Y LA CAPACIDAD DE HACER
Nuimero 39 V. M. Samael Aun Weor ( -

KALE APODEMIA - ((‘
La Practica Contemplativa en Evagrio Pontico

RECUERDAME Y YO TE RECORDARE
Mistica Sufi ((‘

LA TRADICION GNOSTICA (5 1
Fragmentos Stromata - Clemente de Alejandria

REFLEXIONES SOBRE LA INCERTIDUMBRE EN EL CAMINO ((0
Contraste entre la fortaleza del espiritu y 1a debilidad de la carne

PRESIDENCIA DE HONOR:

~ V. M. Samael Aun Weor, V. M. Litelantes y D. Osiris Gomez Garro
Fundadores y Directores de las Instituciones Gnésticas

DIRECTORA DE LA SEDE MUDIAL:

Dia. Inmaculada Ugartemendia de Gomez

@ ul EDITA:

%E l Ediciones Gnésticas Espafia
O CCE

C/. Industria, n® 36 -local 3-
08025 - BARCELONA

http://edicionesgnosticas.com

% la revista del info@edicionesgnosticas.com
““INSTITUTO GNOSTICO DE ANTROPOLOGIA <o, xsomanones.
SAMAEL Y LITELANTES Articulos preSSTDNOY

estudiantes de la Gnosis,

asi como textos escogidos de
Libros Sagrados y de autores
afines a las ensefanzas gnosticas.




El Robot Psicologico
y /ﬁ fg&dw%/ de %@&/‘"

Conferencia - V. M. Samael Aun Weor

n todo caso, imaginen ustedes el movi-
miento, dijéramos, de un reloj, todo ese
mecanismo que tiene; asi es el “robot”: repite
siempre el mismo movimiento... ;Qué esta ha-
ciendo un “robot humano”, actualmente? Lo
mismo que hizo en la pasada. ;Qué hizo en la
pasada existencia? Lo que estd haciendo aho-
| ra. ;Y qué hizo en la antepasada? Lo mismo
1\ . que hizo en la pasada. Y siempre hace lo mis-
il mo. Es un robot programado.
::, ‘L! . Les decia a ustedes que el Ser es el nico

‘ .~"I'i' que puede hacer, porque un robot, es un robot,
-—'—— Le y por lo tanto no tiene capacidad para hacer,
==~ ‘ pues, ;qué puede “hacer” si es un robot? Pues
nada. Entonces, ;quién es el que puede hacer?
El Ser; solo el Ser puede hacer algo.

Vamos, concretemos un caso, un caso con-
creto, hechos concretos que han acaecido aho-
ray que ustedes son testigos. Guadalajara, Ja-
lisco, en el evento que tuvimos [El Congreso
de 1976].

;Yo creo que ustedes son lo suficientemente
inteligentes como para saber que alli hubo
intento de sabotaje?

[Contesta su Secretario particular]:
‘ ; . -Veridico, Maestro.

m\“ \ :g;:t - it ' Ik, ;Yo creo que ustedes son suficientemente
Y observadores como para saber que ahi se
planeaba un golpe?

- Asi es, asi era... Estaba planeado cambiar

talmente la estructura de la Gnosis.

=
=
=

\
W

'\
AN
.

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018 - |



Gl SRobot @j)sz'colo’gz'co Yy la Cﬂpﬂci&ﬂ& de SHacer

Ustedes lo saben...

Creo que son lo suficientemente listos
como para entender que habia ciertos
elementos que llevaban ya ese plan en la
mente; ;no es asi?

- Asi es maestro. Habia gente lista para
tomar el mando, hasta poner a un lado
al maestro Samael y seguir ellos con la
bandera de la Gnosis por encima de todo
el mundo y de la Logia Blanca...

Habia pues un programayy,

ipor qué no lo hicieron?,

;por qué no se desarroll6? Porque,
sencillamente, quienes tenian esos
programas, obviamente no eran y no son
mas que simples robots pro-gramados.

Pero hubo algo muy diferente que
hizo fracasar los intentos de sabotaje.
Eso que hizo fracasar el intento de
sabotaje fue el Ser; el Ser que esta aqui
adentro de mi insignificante persona.
Como él puede hacer, jhizo! e hizo surgir
lo que queria que surgiera, y aniquilé lo
que quiso aniquilar. De manera que él
hizo, porque él no es un ente mecanico:
puede crear e hizo surgir los personajes
que se necesitaban en un momento
determinado, estableci6 las debidas
relaciones entre gentes y gentes; realizo
su obra correctamente. Pero si el Ser no
hubiera intervenido, si inicamente
hubiera quedado eso en
manos de maquinas
programadas,

de meros robots, pues es obvio que el
evento hubiera sido un fracaso.

Pero observen como el Ser puede
“hacer”. Como hace surgir lo que debe
surgir y cémo desintegra lo que debe
desintegrar; como crea lo que tiene que
crear. De manera que, “solo el Ser puede
hacer”...

-Maestro, ;entonces entiendo al caso,
que en el trabajo de la copula quimica es
necesario la entrega total al Ser, para que
él trabaje?

Les voy a decir una gran verdad: ;Sin
la cépula quimica es obvio que no se puede
llegar a nada en la vida!

Primero que todo hay que dejar
de robots. Pero, ;como se deja de ser
robot? Pues dejando de ser un ente
mecanico. ;Y como se deja de
ser un ente mecanico? Pues
independizandonos de las
“fuerzas de la Luna”.

La Luna es completa-
mente mecanicista. La
Luna es el péndulo de toda




la naturaleza. Es necesario ese péndulo
para que la sabia de los vegetales se
coloque donde debe colocarse; para
que la concepcion de las criaturas
vivientes se realice; para que existan
las altas y bajas mareas, etc., etc. Pero,
es mecanica completamente. Todos
los movimientos de la Naturaleza son
mecdanicos. La Naturaleza es una gran
maquinaria, como un gran reloj, con
una gran pesa que es la Luna; que se
mueve: “rin, ron, rin, ron...”, y a medida
que se va moviendo, va funcionando
todo. De manera que el robot intelectual,
pues es completamente mecanico, esta
gobernado por las leyes de la Luna.
Si quieres observar las leyes de la
Luna, encontraras en las leyes de la
Luna, la “ley de recurrencia”. ;Por
qué? Porque todo se repite:
las altas y bajas mareas,
los flujos y reflujos; el
movimiento de la savia en
los vegetales: en creciente,
suben; en menguante,
bajan; la ovulacién en

Gl SRobot p@sz’mlo’gz’co y la capacidad e AHoacer

el sexo femenino, etc. Procesos de
concepcion, conservacion, reproduccion,
todo eso es eminentemente lunar, y se
repite incesantemente. De manera que
el robot intelectual repite siempre lo
mismo. La ley de recurrencia es lunar, se
deduce claramente por el hecho mismo
de que todos sus procesos son mecanicos
y se repiten.

De manera, que mirando bien las
cosas, mirandolas bien, mientras uno no
se independice de la Luna, continuara
siendo un robot mecanico, y para
poderse uno independizar del satélite
Luna, se necesita, indispensablemente,
“crearse una Luna psicolégica” dentro de
si mismo; pero hay que crearla para ya
no depender de una Luna externa, sino
de una “Luna interna”. Se liberta de la
Luna externa y queda dependiendo de la
Luna interna, hasta cierto punto, claro.

Esa Luna interna no es mas que un
centro de gravedad consciente. Hay que
crear ese centro de gravedad conscien-
te que le permite a uno libertarse de las
leyes de la Luna y dejar de ser mecanico.
Entonces esa Luna interna, es un centro
de gravedad consciente que hay que crear.




Gl SRobot SPsicoligico y la_capacidad de cHacer

Pero... ;como puede uno crear el cen-
tro de gravedad consciente? No seria posi-
ble si no eliminara uno, de su propia na-
turaleza psicoldgica, los elementos pesa-
dos de la Luna externa. ;Cudles son esos
elementos pesados de la Luna externa?
Pues son los elementos infrahumanos,
elementos que corresponden al mundo
de las 96 leyes, elementos muy pesados.

Por ejemplo, los elementos del odio
son pesadisimos, del egoismo, del en-
greimiento, la soberbia, los elementos del
orgullo, de la auto-importancia, de la au-
to-suficiencia, de los celos, de la codicia
desmesurada, exorbitante, la tremenda
ira... Son elementos pesadisimos, y esos
elementos que son de 96 leyes, se des-
integran mediante el trabajo en la Forja
de los Ciclopes, entonces viene a crearse
dentro de nosotros una Luna psicoléogica,
0 sea, un centro de gravedad consciente.
Desde ese instante preciso, ya no somos
mas robots programados; ya no...

No digo que no tengamos que cum-
plir con las funciones naturales, cuales
son, por ejemplo, servir a esas fuerzas
planetarias que descienden de lo alto,
de lo profundo, y que han de transfor-
marse en nuestro interior para luego ser
retransmitidas a las capas anteriores de
la Tierra; todo eso se sigue cumpliendo.
Pero, ademas, hay algo mas: se sirve pues
a los Designios Superiores del Cosmos,
a los Designios Superiores del Universo,
se ingresa en el camino de la Humanidad
Solar.

Asi que, en realidad de verdad, hay
que bajar a la Novena Esfera para poder
establecer un centro de gravedad cons-
ciente, una Luna psicoldgica dentro de

4 _ EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

nosotros que nos permita independizar-
nos del satélite Luna, y asi dejaremos de
ser robots.

Pero eso no es todo, si uno quiere am-
pliar su campo de accioén, tener derecho
a vivir en los planetas de este sistema
solar, o tener derecho a reencarnase, di-
jéramos, en los distintos mundos de este
sistema solar, ;qué debe hacer? Tendra
que crear los cuerpos existenciales su-
periores del Ser. Pero para eso tiene que
volver a bajar a la Novena Esfera, a la
Forja de los Ciclopes, para poder fabri-
carse los cuerpos existenciales superio-
res del Ser.

Esta es una operacién de alquimia,
de alquimia pura; porque, naturalmen-
te, hay que pensar en la preparacion del
mercurio de los sabios, hay que pensar
en la sal, pensar en el azufre; son ele-
mentos quimicos fundamentales para
crearse uno, mediante la quimica supe-
rior, los cuerpos existenciales superiores
del Ser.

Por ejemplo, sabemos la necesidad de
la sal. La sal es un elemento que parti-
cipa del fuego y del aire.../... en la costa
si uno se bafia y se asolea, la gente cree
que es el sol lo que lo quema a uno en el
mar, pero ;qué lo quema? Sencillamen-
te, el elemento sal; la sal del mar lo que-
ma, llega a quemarle la espalda y todo
el cuerpo; yo mismo me he quemado, sin
los bafos en el mar. Y eso lo demuestra
si uno tiene su automovil a cierta distan-
cia del mar: poco a poco la sal marina
va destruyendo toda la carroceria, la va
rompiendo; ;por qué?, porque vuela la
sal, es volatil. De manera que la sal esta
intimamente relacionada con el elemento



fuego y con el elemento aire.

Con el elemento fuego, es obvio que la
pone en linea con el azufre. Con el ele-
mento aire, es obvio que la pone en linea
con el mercurio, con el agua, ;no? Asi
pues, veamos lo que es la sal. Si se alia
con el azufre y se alia con el mercurio
es formidable. La sal, en el fondo, tiene
que aliarse con el azufre y con el mer-
curio; y el azufre y el mercurio, es decir,
los elementos del fuego y del agua, siem-
pre viven en pugna, pero mediante la sal
se desposan, eso hace la sal, hasta que
llega a reunir a todos los elementos (los
cuatro elementos), en una sola forma,
una sola figura: la Piedra Filosofal. En
la piedra filosofal estan el fuego, el aire,
el agua y la tierra, que se resuelven, me-
diante la sal, en el azufre y el mercurio.

Bueno, pero... ;a qué viene esta expo-
sicion que yo les hago a ustedes sobre el
mercurio y el azufre? Muy claro: en ulti-
ma sintesis la sal muere también, para
que el azufre y el mercurio queden com-
pletamente ligados con espontaneidad
natural...

(Pero qué tiene que ver eso? Sucede
que ese azufre y ese mercurio forman
parte de los cuerpos existenciales supe-
riores del Ser. Es claro que mediante la
transmutacién del esperma sagrado se
obtiene el mercurio y la sal, se sublima la
sal; llega el momento en que el mercurio
y el azufre se asocian, se unen gracias a
la sal, y llega un momento en que la sal
muere para que el azufre y el mercurio
queden libres.

Todo ese excedente de azufre y mer-
curio que sube por la espina dorsal, coa-
gula. Se convierte primero en el cuerpo

&l SRobot G@sicolr)’giw y la mgmci&ﬂ& de SHacer

astral; en una segunda octava se con-
vierte en el mental; y en una tercera en
el causal. Cuando uno posee esos vehi-
culos, pues esta preparado para encar-
nar un dia, dijéramos, al Logoi interior,
al Magnes interior, asi es como viene a
construirse la Piedra Filosofal.

Bueno, como les digo, hay que bajar a
la Forja de los Ciclopes. En principio sola-
mente se crean los cuerpos astral, men-
tal y causal, que lo convierten a uno, de
hecho, en un “hombre planetario”, en un
hombre que tiene derecho a vivir cual-
quier planeta del sistema solar; eso es lo
primero. Conseguido eso, se puede dar
otro paso mas adelante: convertirse en
un “hombre solar”.

Primero se fabric6 la “Luna psicologi-
ca”. Segundo se convirtio en un “hombre
planetario” (cre6 dentro de si mismo un
“sistema solar psicologico”). Tercero, si
quiere convertirse en un “hombre so-
lar”, tiene que crear dentro de si mismo
al “Sol psicolégico”.

¢Como se crea el Sol psicologico? Pues,
comprendiendo que los cuerpos forma-
dos por sal, azufre y mercurio, deben fi-
jar en si mismos el oro; y el oro se multi-
plica en uno, sencillamente, eliminando
el mercurio seco y el azufre arsenicado.
El mercurio seco son los agregados psi-
quicos. El azufre arsenicado es el fuego
infernal del abominable 6rgano kundar-
tiguador. Si uno elimina esos dos elemen-
tos, se fijan en los cuerpos los &tomos del
oro, y los cuerpos se vuelven de oro.

Los cuerpos de oro son cuerpos que
pueden perfectamente recibir al Cristo
Intimo, al Logos. Cuando eso sucede, ha
nacido el “hombre solar”. ;Por qué? Por-

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018 - B




&l SRobor IPsicoldgico y la_capacidad e SHacer

que ha creado dentro de si mismo al “Sol
psicologico”.

Pero para poderlo crear, ha habido
también necesidad de bajar a la Novena
Esfera, porque es en la Forja de los Ciclo-
pes donde se a multiplicar el VITRIOLO,
es decir: la sal, el azufre y el mercurio.
Trabajando uno ahi, va a multiplicar el
VITRIOLO, y mediante el VITRIOLO va a
crear el oro.

El espiritu del oro esta en el esperma
sagrado, y los grandes maestros de la
alquimia tienen el esperma hecho oro...
Oro; pero, oro verdadero, oro... Con eso
les digo todo: “ORO”.

Asi que, en nombre de la verdad, si no
se trabaja en la Novena Esfera, no es po-
sible multiplicar en el Vaso Hermético la
sal, el azufre y el mercurio, es decir: el
VITRIOLO de los sabios. Y si no se mul-
tiplica el oro en el Vaso Hermético, en-
tonces tampoco se puede lograr la Cris-
tificacion. Solo el hombre completamen-
te Cristificado es un hombre solar. Asi,
pues, hay que fabricar el Sol psicolégico
dentro de nosotros.

(Quién fija el oro en los cuerpos? Pues
el “Antimonio”. ;Y qué es el Antimonio?
Pues es una de las partes del Ser; alguien
en cuestion, en la ciencia transmutatoria,
que puede fijar el oro en los cuerpos...
Asi, fabricar el Sol psicoldgico es nece-
sario, pero para poderlo fabricar hay que
bajar a la Novena Esfera.

Ahora, quien ya ha logrado llegar a
semejantes alturas del hombre solar,
quien se ha absorbido para si mismo la
inteligencia solar, el Hombre-Sol, tiene
derecho a progresar algo mas si quiere
convertirse en un “hombre galactico”,

6 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

por ejemplo, con derecho a tomar cuerpo
fisico en Sirio (.../... esta oleada espiritual
revolucionaria que surge de la Tierra ha-
cia Sirio). Pues es obvio que para poder
tomar vehiculo en Sirio, tiene que ser
algo mas que un simple hombre solar; se
necesita ser un hombre galactico.

Pero, ;coOmo se hacer para ser un hom-
bre galactico? Pues, obviamente tiene
que volver a bajar a la Novena Esfera,
para fabricar alli los vehiculos que le
permitan vivir en cualquier rincén de la
galaxia, incluyendo al planeta Sirio.

(Y qué vehiculos son esos? Son los
cuatro Kayas. ;Cudles son los cuatro Ka-
yas? Pues el Cuerpo del Nirmanakaya, el
Cuerpo del Sambogakaya (que tiene tres
grados de perfeccion mas que el simple



Nirmanakaya), el de Adikaya, y por ulti-
mo el del Dharmakaya.

Esos cuatro cuerpos son millones de
veces mas esplendorosos que los cuerpos
astral, mental y causal, los cuatro Kayas.
Poseyendo los cuatro Kayas hay perfecto
derecho de reencarnarse en Sirio; puede
uno reencarnarse en el Sol Central Sirio.
Alrededor de Sirio giran muchos millo-
nes de constelaciones...

Y quien se reencarne en Sirio, quien
ingresa a la Iglesia Trascendida, por
ejemplo, tiene perfecto derecho a avan-
zar algo mas, si asi lo quiere: podria in-
tentar lograr la Conciencia Infinita, el
derecho a vivir como soberano en este
Infinito que yo llamaria: “el Infinito de
Einstein”.

Para vivir en todo este Infinito (y en
todos sus paraisos), y ser un verdadero
rey, no un simple “reyezuelo”, sino un rey
de verdad de todo este Infinito conocido
(no, no diria, conocido; enunciado por
Einstein), se necesitaria forzosamente
bajar otra vez a la Novena Esfera para
trabajar alli y crear condiciones, cuerpos,
poderes, que le permitan vivir en todo
este Infinito. Claro, trabajar... [Aqui inte-
rrumpe un discipulo]:

-.Le puede hacer una pregunta?

-Claro que si.

-Para lograr todo ese trabajo en una
sola vida, pues no hay duda que un solo
cuerpo fisico sin arreglo o sin prolonga-
cion, pues no alcanzaria, entonces... ;se
necesitaria para ese trabajo del Elixir de
Larga Vida?

-Si.

-Es decir, ese seria un trabajo de 50, 80
anos...

Gl SRobot SPsicoldgico y la ﬁﬂ]?ﬂlﬁi&ﬂl& de SHacer

-Y eso no es nada en comparacion de lo
que eso implica, pero claro, para eso ya
el Elixir realmente...

-Entonces...

-Y ser resurrecto... Ser resurrecto.

-Segun eso, la esposa tendria que ser lo
mismo o tendria que, indiscutiblemente,
ya, ponerse a érdenes del Padre, o cosa pa-
recida... pues el vehiculo ya femenino o...,
Jen qué forma se podria hacer ese trabajo?

-Comprendo. No sabria, por ejemplo,
si es la esposa la que siguiera semejante
camino, no sabria si el marido le alcanza-
ra para todos esos procesos esotéricos;
y si es hombre el de la cuestién, tampo-
co puede estar seguro de que su pobre
mujercita le va a durar para hacer seme-
jante clase de trabajo tan largo, puede
ser que la pobre mujercita se muera de
ochenta o noventa afos... Por eso digo,
se necesita ser resurrecto, resurrecto...
Solo un maestro resurrecto podria hacer
eso...

Ahora, si se quiere entrar en el otro
infinito que sigue, es voluntad del Padre,
porque después de haber llegado uno a
dar la nota SI mas elevada, como Hom-
bre Infinito, puede sumergirse entre el
seno del Eterno Padre Césmico de una
vez, para siempre. Pero puede darse el
caso también de que el Padre, el Anciano
de los dias, resuelva otra cosa, resuelva
que entremos en el camino de los Cosmo-
cratores, pues, que tengamos que pasar
a vivir en el siguiente Infinito.

Pero para tener derecho a entrar en
el siguiente Infinito, en cualquier juego
de mundos del siguiente Infinito (algu-
na galaxia, en un posible sistema solar o
en un mundo definido), tiene que adqui-

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018- 1




Gl SRobot Q?Jsiml(fqéc() 1y la capacidad de SHacer

rir las caracteristicas que se necesitan:
cuerpos, substancias y poderes que se
necesitan para entrar en ese otro mun-
do, y no las podria adquirir sino bajando
otra vez a la Forma de los Ciclopes.

Ahora, si hace el trabajo, pues se in-
gresa al proximo Infinito y a un mundo
especifico definido. Total, que la Forja de
los Ciclopes es una fragua donde se pue-
de crear todo lo que uno quiera crear: las
condiciones de vida para entrar en cual-
quier firmamento, en tal o cual galaxia,
en tal o cual juego de mundos.

La capacidad de crear estd precisa-
mente en la Fragua encendida Vulcano,
y por eso es que dice Hermes Trismegis-
to: “Sube de la tierra al cielo, y de rechazo
vuelve a bajar; vuelve a subir (asi incesan-
temente), y asi penetraras en toda cosa
sutil y en toda cosa densa. Tendras todos
los poderes: los de arriba y los de abajo”.

Ahi esta la Clave de todo Poder. Eso
es ensefiado por Hermes Trismegisto, el
tres veces grande dios Ibis de Thot, en la
“Tabla de Esmeralda”.

Y uno no tiene que buscar mas: si en
alguna eternidad quiere entrar uno en
algun infinito muy extrafo que haya, en
un mundo que ni remotamente sospe-
cha, pues tendra que crear los vehiculos
y fuerzas para entrar ahi, y solamente los
podra crear en la Forja de los Ciclopes...

- [Comentario inaudible de un discipulo]

-No, en la Fragua encendida de Vulca-
no es donde se va a crear lo que se nece-
sita: cuerpos, o poderes, condiciones de
vida, para que le permitan vivir en tal o
cual planeta, en tal o cual firmamento.

Por eso es que en todo templo sagrado
de misterios esta el Caliz sobre el altar.

8 - EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018

Ese caliz algunas veces esta tapado con
una crucecita encima cuando el Maestro
no esta trabajando en la Forja de los Ci-
clopes; cuando esta trabajando, perma-
nece descubierto el caliz sobre el altar,
sobre el altar de oro, de oro.

Cada Maestro tiene su Templo Interior,
que se proyecta en los mundos internos
de acuerdo con, dijéramos, los logros del
Ser. Hay maestros que tienen su templo
en oro puro, sus incensarios, el altar, y
todo esta hecho en oro: candelabros, es-
calinatas, todo en oro; balaustradas...
Son los Maestros que han fabricado oro
en bastante cantidad. Pero hay Maes-
tros que todavia no han fabricado oro,
entonces los incensarios y los crucifijos,
calices y el altar, y todo lo demas no es
todavia de oro. Podra ser de plata o de
cualquier otro metal, menos de oro...

Para fabricar oro hay que trabajar en
el Laboratorium Oratorium del Tercer
Logos con el VITRIOLO: “Visita Interio-
ra Terrae Rectificando Invenies Occultum
Lapidem” (Visita el interior de tierra, que rec-
tificando encontrara la piedra oculta; la piedra
filosofal).

Asi pues, esto que yo les estoy dicien-
do ustedes, me consta; como quiera que
todo esto lo he podido vivenciar, por eso
es que puedo darles la correspondiente
explicacion.




'%WWWW&Z@W&WWWyW
agitado for continuad prescapacioned; forgue la contemplacion es supredion
de loo fensamientod" (Svagnis, Sobre ta Oracisn, 7)

vagrio nacié en torno al afio 345 en la ciudad de Ibora, en el Ponto. Su vocacién
religiosa le llevo tempranamente a frecuentar la compafiia de los monjes y a
trabar una estrecha amistad con Gregorio Nacianceno a quien acompafi6 al I
Concilio de Constantinopla. Poco tiempo después le sabemos en Jerusalén. Sin embargo,
decepcionado por el relajado ambiente de las ciudades, sobre el afio 383 abrazara la
vida monastica y se trasladara a Egipto, en las montafas de Nitria, pasando después al

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 9



La prdctica contemplativa en Svagrio SPontico

desierto de las Kellia, donde permanecio
hasta su muerte el afio 399. Su formacion
intelectual le facilit6 el acceso a diverso
género de manuscritos. De hecho, du-
rante buena parte de su vida Evagrio se
sustento6 con su propio trabajo amanuen-
se vendiendo copias de manuscritos con
caracteres oxirrincos.

También escribié notables obras que
lo sitian como uno de los mas importan-
tes padres del desierto. De entre ellas tal
vez la mas importante sea Sobre la ora-
cion (Or). Igualmente destacan los cien
capitulos del sentencioso Tratado Prdc-
tico (TP). En esta obra introductoria a la
vida monacal, se explica la naturaleza y
medio de vencer los ocho malos pensa-
mientos para adquirir la impasibilidad.
En otra obra, el Gndstico (G), se dirige a
los ya iniciados e impasibles que acceden
a la contemplacién. En los llamados Capi-
tulos o Centurias Gndsticas (KG), desarro-
lla algunos aspectos de sus ensefianzas
con un intencionado cripticismo. Por su
parte, A los Monjes (M) y Exhortacion a
una Virgen (V), son dos colecciones bre-
ves de sentencias inspiradas en el libro
biblico de los Proverbios.

También se conservan otros trabajos
suyos como Las bases de la vida monds-
tica, diversos Comentarios exegéticos y
mas de 60 Cartas. Por sus ideas sobre la
naturaleza de Jesucristo y las influencias
gnosticas, neoplatdnicas y budistas de su
doctrina, fue acusado de mesalianismo y
condenado por hereje en el concilio II de
Constantinopla del afio 553. Para evitar
la destruccién de los escritos de Evagrio,
sus discipulos salvaguardaron algunos
de ellos poniéndolos a nombre de otras

10 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

personas (por ejemplo, bajo el nombre de
Nilo de Ancira); asi, el Tratado al mon-
je Eulogio, Tratado de los diversos malos
pensamientos y De los ocho espiritus de
malicia.

A pesar de la tacha de herejia, la obra
de Evagrio tuvo notable influencia en
los tedlogos de la época. Es el caso de
Maximo el Confesor, que, incluso habien-
do asistido al concilio de Letran (649)
que confirmo la condena de Evagrio, le
debe la mayor parte de sus ideas espi-
rituales. También le imit6 Juan Climaco
a pesar de criticarle abiertamente. Pero
los ejemplos mas destacados fueron los
de su discipulo Casiano y San Macario
de Egipto. Este ultimo conectara con
la tradicion del cristianismo bizantino
oriental mientras que Casiano divulgara
en Occidente las sintesis de Evagrio.

Casiano introdujo en Europa el pensa-
miento de Evagrio y en especial su
doctrina contemplativa sin nombrarle
una sola vez en sus escritos para
evitar las sospechas de herejia. Para
ello se limité a camuflar los conceptos
mas caracteristicos y reconocibles
del discurso del pontico atribuyendo
su autoria a los monjes de Egipto en
general. De esta manera, la doctrina de
Evagrio fue adecuadamente adaptada
para ser utilizada dentro de un contexto
ortodoxo, especialmente su ensefianza
sobre la “via mistica” y la practica de la
«oracion pura». La principal aportacion
de Evagrio fue una cierta difusion de
las técnicas y actitud adecuada para
entrar en meditacién y, a partir de ahi,
acceder a la contemplacion sirviéndose
para ello fundamentalmente del lenguaje



neoplatdénico, especialmente del
contenido en las Enéadas de Plotino.

Ciertamente, el éxtasis mistico
aparece como una vision que tras-
ciende la dualidad sujeto-objeto
(Enéadas 6, 7, 36) en la que todo
se convierte en pura luz (Enéadas
6, 7, 9). Y aunque tal visién sea
momentanea, no por ello deja de ser
una fugaz anticipacion de un estado
propio del Mds Alld (Enéadas 6, 9, 10).
Ante la cuestion de cémo alcanzar
semejante experiencia, Evagrio
asume la via que Plotino propone
consistente en que el meditador
se desprenda de todo (Enéadas 5,
3, 17) de modo que el intelecto (la
consciencia) cubra con un espeso
velo todo objeto de este mundo y se
recoja sobre si mismo (Enéadas5, 5, 7).

I- LAENTRADA EN LA BELLA
TRAVESIA.

Evagrio denomina «bella tra-
vesia» (kale apodemia) al camino
que conduce a la contemplacion a
través de la apatheia perfecta (TP
61). También la califica como una
inmigracion gnoéstica (gnostike
endemia) (Eul. 24) hacia un lugar o
estado que, en otra obra, también
define, recurriendo a un concepto
platénico, como «region de los seres
incorpéreos» (KG 1, 85).

;Como se accede a ese sutil estado?

Mediante la purificacion a través
de la meditacion (oracién pura).
La meditacién es el medio mas
adecuado para facilitar el encuentro

/< ay‘-'l* 8

_\. S

-

N
N

i wduhs anm alendm

mmelimiauoneeal ¢ g
(Al atidnpps. | &
@) mmsgnmsplw f

\»f .
!!/ 4
' . e

f

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018 - 11



~La prdctica contemplativa en Svagrio SPontico

con la parte mas oscura de nuestro
ser y propiciar la autoobservacién, el
reconocimiento de nuestros defectos y
el deseo de desprendernos de ellos. En
este examen de conciencia que tiene
por finalidad ablandar el ego, no hay
que confundir el arrepentimiento (que
nace de la sincera humildad) con el
sentimiento de culpabilidad que procede
del orgullo.

Para Evagrio, la contemplacién sin
objeto o, como él la llama, la «oracién
pura», es la via mas eficaz del mistico
o del buscador espiritual porque con
ella puede alcanzarse la visién contem-
plativa; «dulce es la miel, pero la vision
de Dios es lo mds dulce de todo» (KG
3,64). Pero bien entendido que la cima
de la perfeccion no es el éxtasis mistico.
Este es un acontecimiento por el que
verificamos la verdadera naturaleza del
alma y comprendemos la futilidad de
todo aquello que impide al intelecto ser
él mismo (Or 117).

En el tratado De oratione y en Skem-
mata explica la naturaleza y pasos para
llegar a ver la «Luz» o la faz de Dios. Ante
todo, es preciso ser «gndstico», es decir,
haber adquirido la ciencia espiritual. En
Skemmata 2 escribe: “si alguien quiere ver
el intelecto, despdjese de todo concepto y
se verd a si mismo, semejante al zafiro o al
color del cielo”. Para describir esta vision
del intelecto por el mismo intelecto,
recurre a un pasaje del Exodo (24, 9-11)
en el que los Setenta sustituyeron el
nombre «Dios» por la expresion «lugar
de Dios». El intelecto es «el lugar de
Dios» y, cuando en momentos fugaces,
se ve a si mismo, se ve luminoso; “el

12 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

intelecto se ve a si mismo, pero también
ve, en cierto modo, a Dios, porque se ve
iluminado por la luz que es Dios”. Para
Evagrio «el monje, gracias a la oracion,
llega a ser igual a los dngeles, deseando
vivamente ver el rostro del Padre que
estd en los cielos» (Or 113). Pero para
obtener la «visién» del rostro de Dios es
necesario haber alcanzado la apatheia o
imperturbabilidad, es decir, la «salud del
alma» (TP 56).

Las caracteristicas de la paz auténtica,
propia de la verdadera impasibilidad,
son la humildad y un deseo infinito de
lo Divino (TP 57). La humildad le ayuda
a comprender la inutilidad de todo
esfuerzo propio porque el resultado
siempre depende de la voluntad de Dios
(Or 131-136). Respecto al deseo inmenso
de Dios, solo cuando éste es sincero, deja
el intelecto de interesarse por las cosas
del mundo externo y se repliega sobre
si mismo volcandose en «la oracién sin
distraccién» (TP 63; Or 118).

Algunas ideas de Evagrio le situan
como antecedente de la via apofdtica y de
la docta ignorancia de autores cristianos
como Gregorio de Nisa, el pseudo-
Dionisio Areopagita, San Agustin, San
Gregorio Magno, San Anselmo, San
Bernardo de Claraval, Guillermo de
Champeaux, Hugo y Ricardo de San
Victor, San Buenaventura, el autor de La
nube del no saber, Eckhart, San Juan de la
Cruz, Nicolas de Cusa, Miguel de Molinos,
etc.

El nucleo esencial de la doctrina del
pontico parte de la imposibilidad total
y absoluta de comprender a Dios por el
conocimiento ordinario (KG 1, 71), pues



q&\ . E w . SHale SApodemia - “La bella “Gravesia”

Dios es inefable. Como el
objeto del conocimiento de
Dios es infinito, también
lo es la ignorancia del que
pretende comprenderle.
«Aquél cuyo conocimiento
es limitado, su ignorancia
también es limitada; y aquel
cuya ignorancia es ilimitada,
su conocimiento es ilimitado»
(KG 111, 63). Segun Evagrio, al
ser el hombre una imagen
de Dios, el contemplativo
adquiere por la gracia un
conocimiento ilimitado que
le hace participar de la
ciencia infinita de Dios. Ese
conocimiento o0 «gnosis» se
adquiere mediante la oracién
pura o contemplativa.

La oracién contemplativa
aspira a establecer una
relacion intima con Dios, es
«una elevacion del intelecto
hacia Dios» sin inter-
mediacién ni interferencias
del pensamiento (Or 35):

«Si a Moisés, al intentar
acercarse al lugar de la zarza
ardiente, le fue prohibido
hacerlo hasta que se desato
las sandalias de los pies ;como
tu, deseando ver a Aquél que
trasciende toda sensacion y
pensamiento, quieres llegar a
ser su constante companero
sin desprenderte de todo
pensamiento apasionado?»

(Or 3-4).

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018- |3



B

La prictica contemplativa en Svagrio SPdntico

I1.- LOS OBSTACULOS A LA CONTEM-
PLACION: LOS LOGISMOI

Para Evagrio, el obstaculo mas impor-
tante para alcanzar la contemplacién
son los pensamientos o logismoi. No solo
los malos pensamientos sino, en ultima
instancia, todo tipo de pensamiento que
distraiga la concentracion del intelecto
puro.

El término técnico logismoi lo toma
Evagrio de la interpretacion alegérica
que hace Origenes a Deuteronomio 7,
31, identificAndolos también como
demonios.

No obstante, la fuente judia que el
mismo Origenes cita es el Testamento
de los doce Patriarcas. Origenes en
su comentario a Mateo 15, 19 afirma
también que «la fuente y el principio de
todo pecado son los malos pensamientos».
La personificacién o «cosificacion» de los
pensamientos como producto extrafio,
maldito o diabdlico se encuentra
en diversas culturas orientales del
mediterraneo.

En Génesis 8, 21, la palabra yeser
(pensamiento) tiene un sentido
peyorativo; «Yehovd dijo en su corazon:
«No maldeciré ya el suelo a causa del
hombre, pues el pensamiento del hombre
es malo desde su juventud».

El yesér aparece como una entidad
autonoma y negativa: » (Si 15, 14). Pero el
texto que mas ha condicionado el sentido
peyorativo del término logismos ha sido
Mateo 15, 19 (también Lucas 2, 35; 5, 22;
6,8; 9, 46 s; 24, 38).

La originalidad de Evagrio en este
asunto es que, al afirmar que los pensa-

14 - EL Aureo FLoRECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

mientos no provienen de la naturaleza
humana ni tampoco de los objetos en
si mismos, ha situado su origen en los
demonios. De esta manera, la lucha
contra los pensamientos no es tanto un
combate del hombre contra si mismo,
sino contra un adversario ajeno que
continuamente le esta alterando, es decir,
haciéndole otro del que realmente es.

En la doctrina evagriana el proceso de
cognicion se inicia mediante la relacion
sujeto-objeto. La percepcion de los
objetos provoca las sensaciones que, a su
vez, producen el deseo. Por su parte, el
recuerdo del placer que nos proporcioné
la posesion del objeto (TP 4) nos incita a
retenerlo. Si este «fantasma» fue acogido
apasionadamente, el recuerdo sera
apasionado (TP 34; 37).

Con fino bisturi, Evagrio va desme-
nuzando los turbios entresijos de los
ocho malos pensamientos sefialando una
y otra vez que su finalidad consiste en
asediar a los hombres para impedirles la
oracion pura.

Los ocho malos pensamientos coin-
ciden en una cosa: el odio a la oracion (Or
50-51). Conviene advertir que el analisis
evagriano de los ocho logismoi se efectia
desde el punto de vista de la practica
meditativa, es decir, de los obstaculos
que impiden la contemplacion.

Asi, por ejemplo, la tristeza (lype)
(TP 10) o el demonio de la tristeza (TP
19) introduce en la mente los recuerdos
idealizados de momentos pretéritos como
si se estuviesen viviendo de modo que, al
deseo de recuperar esos instantes, sigue
la frustaciéon que conlleva caer en la
cuenta de que ellos ya han pasado.



La acedia (akedia, en griego
clasico significa enojo, torpor, pereza,
disgusto, desanimo) era identificado
por los padres del desierto como el
demonio del mediodia, porque combate
principalmente a esas horas en que el
ayuno es mas duro, y el sol en el desierto
cae implacablemente de plano.

El mas peligroso logismoi es el
orgullo. Cuando el que sigue la via
espiritual llega a un determinado estado
de realizacidon espiritual (Evagrio lo
califica de impasibilidad imperfecta), el
demonio le sugiere que no ha sido un don
de Dios, sino del propio esfuerzo (TP 14;
33). Por este engafio, el hombre cree que
la paz se debe a sus méritos y al haber
vencido a los demonios. En realidad, los
logismoi, no han hecho mas que retirarse
momentaneamente para dar lugar al
orgullo espiritual y a la vanidad (TP 57;
Or 133-34). De esta sutil manera, cuando
el contemplativo observa que ningin
demonio le hace la guerra puede caer
en la vanagloria (TP 57; 31) perdiendo
lo que habia alcanzado. «El demonio del
orgullo es aquél que conduce al alma a la
caida mds grave. Este la persuade a no
reconocer la ayuda que procede de Dios y
a creer, por el contrario, que ella misma es
la causa de sus buenas obras, jactdndose
ante sus hermanos y teniéndolos a todos
por necios, puesto que no conocen las
cosas que ella» (TP 14).

Insiste Evagrio en que los resultados
de la prdctica meditativa tienen un
limite mas alla del cual solo cabe
esperar a que Dios conceda la «gnosis».
Ningun esfuerzo humano, ninguna vida
virtuosa, ningin mérito garantizan su

FHale cApodemia - “La bella “Cravesia”

obtencién. De hecho, pueden mas bien
ser un obstaculo si tales actos meritorios
se hacen no por ser intrinsecamente
buenos, sino para obtener un fin. Por
tanto, dado que la contemplacién pura
Tristno es un estado que se alcance por
las propias fuerzas, solo cabe perseverar
en ella con paciencia y humilde espera a
que Dios se digne conceder tan preciado
«carisma» (Or 87, TP 32). En suma, la
«gnosis» es un don de Dios.

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018- |5




S L S S g g N
r'— R A -

L e {
('(»///(’////1//1//2)/7 ern. C_’;J)/Iq}'/() C:])()////m )

I1L.- COMO COMBATIR LOS LOGISMOI

Los padres del desierto recurrieron a
una serie de medios para luchar contra los
pensamientos en general: lectura, vigilia,
oracién, austeridad, soledad, salmodia,
paciencia, misericordia... (TP 15). Por otra
parte, las reflexiones sobre los ocho malos
logismoi llevaron a elaborar una escala de
ocho (o siete) virtudes comprensivas de
las etapas de la vida espiritual.

Ya Clemente de Alejandria menciona
la fe, temor, esperanza, arrepentimiento,
templanza, perseverancia... También las
encontramos en la Epistola del Pseudo
Bernabé.

En el prélogo del Tratado prdctico
se encuentra el texto mas completo de

1 6 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

Evagrio que abarca las tres etapas de la
vida espiritual: «La fe (pistis), oh hijos,
la confirma el temor (probos) de Dios, y
a éste, a su vez, la templanza (enkrateia),
y a la templanza la mantienen firme la
perseverancia (pypomone) y la esperanza
(elpis). Y de ambas nace la impasibilidad
(apatheia), de la que es descendiente la
caridad (dgape). La caridad es puesta del
conocimiento natural (gnosis physike)
al cual suceden la teologia (teologia) y la
beatitud (makariotes) final».

El cultivo de estas virtudes lleva al
hombre a la comprension de la futilidad
del mundo, la evanescencia de la vida y la
inutilidad de los deseos. De esta manera,




en la medida en que el intelecto pierde
interés por los objetos exteriores que
le rodean, aumenta su capacidad para
concentrarse en la vida interior.

Por eso se afirma que «si quieres
orar dignamente, niégate a ti mismo
en todo momento» (Or 18), porque
tus pensamientos, no son realmente
tuyos, tu imaginacion, no es realmente
tuya, los recuerdos no son tuyos sino
que son sugestiones, incitaciones o
afiadidos procedentes del exterior. Solo
liberandonos de todo tipo de deseos
se alcanza el estado de apatheia. Y la
primera cualidad que manifiesta la
posesion de la impasibilidad es la «oracion
sin distracciéon» (TP 63y 69).

IV.- EL METODO DE LA ORACION SIN
OBJETO.

Lo que Evagrio define como «oracion
pura» es una forma tradicional de
meditacion en la que se corta o detiene el
flujo mental. El sujeto, carente de objetos
de percepcioén, se abisma en el vacio
exento de pensamientos que conduce a la
contemplacién del rostro de Dios. Pero el
principal enemigo de esta meditacion sin
objeto es, precisamente, el pensamiento
(Or 10; 47). Para impedir tal manera de
meditacion, los demonios o fantasmas se
introducen en la memoria del meditador
para sugerirle recuerdos o ideas (Or 64)
incluso brillantes (Or 10), debilitando
el intelecto para la oraciéon (Or 45). En
otras ocasiones le atacan por el flanco
de la vanidad haciéndole creer que tiene
méritos sobrados para ver a Dios (Or 41),
o que ha visto a Dios (Or 68; 73-74).

SHale cApodemia - “La bella Cravesia”

En efecto, algunos contemplativos
aspiran a ver literalmente imagenes
fabulosas de Dios, de los angeles y de
toda clase de fendmenos extraordinarios.
Evagrio advierte sobre tales errores
de modo que «no busques de ningin
modo percibir alguna forma o figura
en el tiempo de la oracion» (Or 114). Es
una radical contradiccién pretender
percibir sensaciones y, a la vez, gozar
de la contemplacién inmaterial de la
divinidad. Son cosas que se oponen
entre si. «No desees ver sensiblemente ni
dngeles, ni poderios, ni siquiera a Cristo,
no sea que pierdas completamente el
discernimiento, acogiendo al lobo en lugar
del pastor y adorando a los demonios
enemigos» (Or 115).

«Cuando el intelecto ora con pureza e
impasiblemente, entonces los demonios ya
no se acercan a él por la izquierda, sino
por la derecha; pues le hacen concebir
la apariencia de Dios como si fuera
una figura agradable a los sentidos, de
manera que le parezca haber alcanzado

ya perfectamente la cumbre de la oracion.

Esto -decia un gndstico- sucede debido a
la pasién de la vanagloria y al demonio,
cuyos golpes hacen palpitar el lugar del
cerebro» (Or 73).

Ciertamente, durante los estados mas
profundos de la meditaciéon se pueden
«provocar en el cerebro alteraciones de
la luz que alli se controla» (Or 74) dando
lugar a fenémenos de los que se debe
desconfiar y que solo nos alejarian del fin
ultimo. «El que se aplica a la oracién pura
oird ruidos, estrépitos, voces e insultos,
mas no se amedrentard ni abandonard su
meditacion» (Or 97).

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- |7




La prdctica contemplativa en Cvaqrio Cﬂ)()’mim

(Como es la forma perfecta de medi-
tacion para Evagrio?

«Lucha por conseguir que tu intelecto
en el momento de la oraciéon permanezca
sordo y mudo; y podrds orar» (Or 11).

1.- Orar sin pensamiento.

El fundamento del método evagria-
no radica en que tras el vacio de los
pensamientos (Or 3; 9; 10-12; 21-22;
24; 26-27; 41; 54 etc.) se llega a la
impasibilidad. Los pensamientos oscurecen
el intelecto (TP 74) y le impiden obrar
segun su naturaleza, que es conocer a
Dios. Cualquier pensamiento impide la
oracién pura (Or 4; 9; 11; 54). «No podrds
orar con pureza, si te atas a las cosas
materiales y estds agitado por continuas
preocupaciones; porque la oracion es
supresion de los pensamientos» (Or 71).

Para meditar se requiere recoger en
Dios el pensamiento (Or 4), tener vacia
la mente de toda representacion, y estar
en guardia ante toda forma sensible de
lo divino (Or 67-74).

2.- Orar sin imdgenes.

El silencio mental implica desprender-
se de los pensamientos visuales, es decir,
de las imagenes, por muy elevadas que
sean; «No representes en tu interior la di-
vinidad cuando ores, ni consientas que se
modele en tu intelecto forma alguna; antes
bien, corre inmaterial hacia lo inmaterial
y comprenderds» (Or 67). No es posible
recibir la contemplacion de Dios con ima-
genes preconcebidas, pues Dios no tiene
forma. Nada de este mundo, ninguna for-
ma sensible puede asemejarse a Dios, por
tanto, recurrir a ellas no hara mas que

I 8 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

obstaculizar la vision pura del intelecto
que «no imagina ninguna de las cosas de
este mundo en el tiempo de la oracién” (TP
65). En definitiva, el orante ha de estar
totalmente entregado a Dios durante la
meditacion para que nada pueda pertur-
barle (Or 67-68).

3.- Orar sin recuerdos.

Pero no basta con no sentir pasion por
los objetos (TP 67; 64; 65), hay que cor-
tar incluso con los recuerdos o permane-
cer imperturbable (atarachos) ante ellos.

«El alma que posee la impasibilidad no
sélo no experimenta perturbacién alguna
ante los objetos, sino que ademds perma-
nece imperturbable ante sus recuerdos»
(TP 67) por mas elevados que sean pues-
to que, en el fondo, son provocados para
alejarte de la meditacion; «Cuando los
demonios te ven que deseas orar verda-
deramente, te sugieren ideas de algunas
cosas realmente necesarias y, un poco mds
tarde, avivan su recuerdo moviendo al in-
telecto para que las busque» (TP 10)

De esta manera, la mente es incitada
a abandonar la meditacién cuando se
deja invadir por los planes, proyectos y
expectativas de la vida cotidiana, cuan-
do se acuerda de algo que dejé por hacer
o cuando especula con acontecimientos
futuros.

(Como se logra cortar el flujo mental?,
;como impedir la evocacion de recuer-
dos?, ;c6mo mantenerse en la pureza de
la meditacion? Lo cierto es que Evagrio,
tan profuso en mostrar los obstaculos
que impiden la meditacién, mantiene
ese secreto como parte de la ensefianza
oral de su doctrina. En algiin momento



Hale SApodemia - “La bella “Cravesia”

parece indicar alguna pista cuando
insiste en la «gran atencion» (nepsis)
(Bases, XI) que exige la oracidn pura,
o cuando aconseja al orante; «Mantén
quieta tu mirada durante la oracion y,
abnegando tu carne y tu alma, vive se-
gun el intelecto» (Or 110). Pero lo cierto
es que Evagrio no quiso ir mas alla de
lo que su sentido de la prudencia y la
discrecion le marcaban. En todo caso,
fue uno de los primeros monjes que re-
velo por escrito los secretos de la vida
y la practica contemplativa adoptando
para ello un estilo literario deliberada-
mente criptico. Asi, tanto en el Practi-
cos, el Gnosticds, las Centurias gnosticas
y especialmente en el tratado Sobre la
oracion advertira que «hemos querido
disimular ciertas cosas, hemos oscu-
recido otras, para no dar a los perros
lo que es santo, ni arrojar las perlas a
los cerdos; pero sera claro para los que
han tomado este mismo camino». Por
tanto, Evagrio se dirige s6lo a los ini-
ciados, es decir, a los que dan sus pri-
meros pasos en la via anacoreta, a los
gnosticos.

Solo desde esta perspectiva «gnos-
tica» cobra sentido la afirmacién eva-
griana de que, en ultima instancia, el
verdadero monje, el auténtico contem-
plativo que ha visto la Luz de Dios «es
aquél que, separado de todo, esta uni-
do a todos» (Or 124) y que comprende
que la salus de cada hombre es la salus
de todos; «Dichoso el monje que mira la
salvacion y el progreso de todos como
propios, con total alegria» (Or 122).

(Adaptacion del libro Historia de los méto-

dos de meditacion no dual, de Javier Alvarado)

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018- 19




Il Encontro Regional Gnostico de Portugal
Porto - 1 e 2 de Dezembro - 2018

O Nascimento Interno
Transformagao intimal Alguimia interior!

.‘.~‘

'_! v ._\\ w
& 4%

Local: Hotel Cristal

Travessa Antero de Quental, 360 - Porto - Portugal
Reservas: +351 220 161 000 | bookingporto@hoteiscristal.pt

IGA - Instituto Gnostico de Antropologia de Portugal

b s www.iga.gnhose.pt
e-mail: ricardojussara@gmail.com - IGA Lisboa - 967 189819 (%
e-mail: erivaldoaquinoiga@gmail.com - IGA Porto - 915 059 767 (%

20 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018



“Recuerdame y *

‘

ay que senalar que, pese al
desencuentro cuando no hos-

tilidad, que han caracterizado
las relaciones entre cristianos y musul-
manes a lo largo de la historia, mas alla
de dogmas y creencias perviven ciertos
ambitos o espacios de tolerancia y de
confraternizacion basados en los elemen-
tos comunes.

El Islam considera a Mahoma el altimo
de los enviados de Dios, es decir, el sello
de los profetas (Coran 33, 40). En esa mi-
sién profética, el Coran reconoce a otros
predecesores como Noé, Abraham, Moi-
sés o Jesucristo como elegidos para re-
cibir una revelaciéon y transmitirla a los
hombres: “Te hemos inspirado como inspi-
ramos a Noé y a los profetas que vinieron
después de él, pues inspiramos a Abraham,
Ismael, Isaac, Jacob, a las doce tribus (de
Israel), a Jesus, a Job, a Jonds, a Aardn, a
Salomén y a David, a quien dimos los Sal-
mos” (Coran 4, 163-165).

Corén 2, 152

No se trata de una nueva revelacion,
sino de la rememoracién o vuelta a la
revelaciéon primitiva. En el caso de Ma-
homa, el mensaje divino fue transmitido
por medio del angel Gabriel (Coran 42,
52; 2, 27). Mediante las revelaciones a
los profetas, Dios mantiene viva y pura
la Unica religién subsistente y conforme a
la creacién (Coran 30, 30).

A N e L



SARecudr®ame y Vo te recorbaré

] j 9.1 & ook o | # 3 “f e
Por eso, segun el Islam, el mensaje de los profetas es «'J—'“"L—/U'l/’; K‘U’H,&’/A -
siempre uno y el mismo. T B ! oy

> : e : a A
, g s . 3 . / . ¢ e 2
El Coran se adhle.re e).<p11C}tament.e a} l.a feyala f‘ellglon i U”‘é”})J . 2 // ’}J/
de Abraham, es decir, al judaismo primitivo: “Seguid la re- i St 2
U- u’n i 33 ; ‘/‘ &

ligion de Abraham” (Coran 3, 95), pues “habéis tenido un
hermoso modelo en Abraham y en quienes estaban con él”
(Coran 60, 4 y 6). También acepta la labor profética de Moi-
sés: “Dios ha hablado claramente a Moisés” (Coran 4, 164)
y le ha confiado sus mandamientos, pues “dimos a Moisés
el Libro... explicando cada cosa, como guia y misericor-
dia” (Coran 6, 154). Igualmente, acepta, asume y reconoce
la misién profética y ensefianzas de Jesucristo como elegido
y enviado de Dios para anunciar el Evangelio y a quien “le
hemos concedido signos manifiestos [de su mision] y le
hemos fortificado con el Espiritu Santo” (Coran 2, 86).

Ahora bien, al igual que se acepta el cristianismo origina-
rio, igualmente se rechazan ciertas adherencias y dogmas
temporales posteriores de caracter formal que se conside-
ran desviaciones producto del hombre. Pero como no se tra-
ta de resaltar lo que separa, sino lo que une mas alla de las
formas y ropajes externos, ese elemento comin no puede
ser otro que el del amor fraternal. Como decia el sufi Ibn
El-Arabi (1155-1240);

“Mi corazon se ha hecho capaz de adoptar todas las formas;
es pasto de gacelas, y convento de monjes cristianos. 7
Y un templo de idolos, y la Ka’ba de los peregrinos, L L
y las tablas de la Tor4, y el libro del Cordn. (S :
Yo milito en la religion del amor, cualquiera que fuese el sendero
que hollaren sus camellos.

Mi religion y mi fe son la religion verdadera”.

En efecto, para ciertas corrientes musulmanas, los deba-
tes de caracter religioso y dogmatico nos alejan del verdade-
ro asunto cual es el de la experiencia de lo sagrado o, mejor
dicho, de la Unidad.

De entre los movimientos o tendencias espirituales, mis-
ticas o esotéricas del Islam, el sufismo (palabra que pro-
cede de suf, lana, de donde sufies o vestidos de lana, como
signo de humildad) es una de las tradicionales. Se agrupan

22 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018



en cofradias o hermandades en torno a
un maestro que “inicia” a los aspirantes
directamente o a través de sus delega-
dos transmitiendo la influencia espiri-
tual (baraka). Cada fraternidad tiene su
regla o tariqa, “camino, método” no solo
en los organizativo sino en lo que se re-
fiere a las practicas ascéticas y medita-
tivas. Como es sabido, la practica mas
extendida es la recitacion o recuerdo de
Dios (dhikr): “Recuerda a tu Sefior cuan-
do le hayas olvidado...” (Coran 18, 24).
Y de entre las formulas o sentencias del
Coran, la preferida es “No hay mds dios
que Dios” (la ilaha illa Allah).

No pretendemos agotar en este epi-
logo la historia del sufismo. Ni siquiera
trataremos de presentar su prolija varie-
dad de “caminos”, cuestion, por lo demas,
sobre la que no nos consideramos com-
petentes. Unicamente nos limitaremos
a mostrar los rasgos de algunos sufies,
especialmente de los pertenecientes a
una las cofradias (Turuq) sufies con mas
influencia en Espafia: la Sadilf, que debe
su nombre a Abiu-l-Hasan al Sadili, rife-
o que vivio en el siglo XIII en la aldea
de Sadila (Tunez) siguiendo una vida de
austeridad.

Abi-l-Hasan era discipulo de Ibn
Masis el rifeno, el cual, a su vez, habia
recibido la baraka del sevillano Abu
Madyan. De entre sus escritos princi-
pales, podemos citar al-Tanwir fi isqat
al-taqdir, sobre el «dejamiento»; Miftah
al-falah wa misbah al-arwah, sobre la
oracion mental y la oracion de «quietud»
y «soledad»; Lafa if al-minan, sobre el
camino contemplativo; y Kitab al-Hikam
al-Ata <iyyam a modo de sentencias

ARecuérbame Y Cy() le recordaré

breves sobre la vida eremitica.

Para Abii-1-Hasan al Sadili, en la
medida en que hemos sido desterrados
del Paraiso, este mundo no es una
verdadera patria. Por ello, el hombre
anhela alcanzar un estado (o morada)
que le devuelva a su condicion o
naturaleza primigenia (Lataif, 1, 202).

Igualmente, el sufi Abii Abd Allah
Muhammad Ibn Abbad (nacido en Ronda
en 1371) explica en su obra Sarh Hikam,
que el hombre, en cuanto hombre, es
como un ndufrago en el mar o como
un viajero perdido en el desierto, y que
depende de la ayuda de Dios para no
perecer (Sarh Hikam, 11, 71). Ante Dios, el
peregrino ha de comprender su nadidad,
pues: «El hombre existio, después
de que no habia existido, y dejarad de
existir, después de haber existido.
Por los dos extremos, pues, tenemos
la nada; luego el hombre es nada»
(Abii-1-Hasan al-Sadili, Latasif, 1, 207). La
Criatura es pura nada ante Dios: «Todo
ser creado es oscuridad que sélo queda
iluminada con la aparicién de Dios en
él» (Ibn <Abbad de Ronda Sarh Hikam, |,
15-16).

No solo la Criatura es nada, también
lo es la Creacién, pues solo el Ser Uno,
que es Dios, es la Unica Realidad
Transcendente. El Ser es Uno y Unico; su
unidad es tal que de ella se deduce la
inexistencia real de todas las demads
cosas que, por tanto, son ilusorias,
falsas y vanas (1bn <Abbad de Ronda,
Sarh Hikam, 1, 93).

Por tanto, el conocimiento de los
misterios de Dios no puede proceder
de las cosas creadas, pues son ilusorias,

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 23




SRecuérdame y VYo te recordaré

sino, inicialmente y como paso previo,
del desapego a ellas: «No te traslades
de criatura a criatura, pues serds
como el asno de la tahona, que camina,
si, pero el lugar al cual se traslada en
su marcha es el mismo del cual ha
partido. Antes bien, trasladate de las
criaturas al Creador, pues tu Senor es
el término y la meta» (Ibn <Abbad de
Ronda, Sarh Hikam, 1, 32).

No es lo mismo estar en el mundo, es
decir, identificarte con la Creacién, que
ser en el mundo al comprender la inani-
dad de todo: «Es muy diferente estar tu
con las cosas que estar las cosas con-
tigo. Estar tu con las cosas equivale a
estar sujeto a ellas y tener de ellas ne-
cesidad, es decir, que tu seas su escla-
vo, para que luego ellas te abandonen
y dejen cuando mds las necesites. Tu
estds con las cosas, mientras no con-
templas a quien les ha dado el ser. En
cambio, cuando contemplas a quien les
ha dado el ser, entonces son las cosas
las que contigo estan» (Ibn <Abbad de
Ronda Sarh Hikam, 11, 63-65).

Si sélo el Ser es y no hay nada mas que
el Ser (la ilaha illa Allah), los seres son
meras apariencias con una libertad y
voluntad ilusorias. Quien pretenda rei-
vindicar su autonomia y libertad no solo
es un ignorante, sino que es un idélatra,
puesto que reclama para si, lo que es pa-
trimonio exclusivo de Dios. Suponer que
hay mas seres que el Ser es, por tanto, un
error que, como tal, puede ser disipado.
Como decia Ibn>El-Arabi: «;Bien amado!
vayamos hacia la unién. Y si nos topa-
mos con el camino que lleva a la sepa-
racion, destruyamos la separacion».

24 _ EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

1.- El recogimiento

Para recorrer con solvencia la Via (y
experiencia) de la Unidad, hay que com-
prender qué cosas provocan la separa-
cién y qué instrumentos o facultades
humanas no pueden, por su propia natu-
raleza, servirnos de apoyo. Al igual que
en otras tradiciones iniciaticas o meta-
fisicas, el buscador debe experimentar
hasta comprender que la especulacién y
el razonamiento no son los medios ade-
cuados para orar con el corazén pues:
«;Como serd conocido con los conoci-
mientos racionales Aquél mediante el
cual son cognoscibles éstos?, ;como va
a ser conocido mediante cosa alguna
Aquél cuyo Ser precede al ser de toda
cosa?» (Abi-l-Hasan al-Sadili, Lataif, I, 198).

Tampoco ayudan los sentidos corpo-
rales toda vez que estos solo sirven para
movernos en el mundo externo. Por el
contrario, para adentrarnos en las mo-
radas del Ser, hay que suspender o anular
los sentidos. En esta conclusion, el Islam
no es solo heredero de las tradiciones
contemplativas orientales y occidentales
que asume sin reparos, sino que, ademas,
reformulara y reforzara la hermenéutica
de lo sagrado (vino viejo en odres nuevos).
Frente a la dispersion [tafriga] ante las
cosas creadas, el recogimiento [yami] es
explicado como la practica de recoger,
reunir o entregar a o en Dios todos los
sentidos, pensamientos y preocupacio-
nes (Hayya, 11, 278).

Primeramente, hay dejar a un lado las
preocupaciones e intereses que proceden
del mundo. Seguidamente, una vez per-
dido el interés por las cosas creadas, hay



que suspender todas las potencias y sentidos para liberar
el alma de los nudos corporales. Finalmente, hay que diri-
gir la atencién hacia la esencia real del corazén, anegandose
en ella. «De esta manera, permaneciendo cada vez mds
tiempo en tal estado, paulatinamente la vision interior
se hara mas nitida y pura hasta abrirse a la contempla-
cion intuitiva del Sefior» (Kamasjanawfi, Yami, 119).

El corazoén viene a ser una «puerta estrecha» o sutil que
comunica con el Espiritu, es decir, con la esencia real del
corazon, que es donde mora EL. Como explica Jalaluddin
Rumi (1207-1273):

«La cruz de los cristianos, palmo a palmo, examiné.

El no estaba en la cruz.

Fui al templo hindu y a la antigua pagoda.

En ninguno de ellos habia huella alguna.

Fui a las tierras altas del Herat y a Kandahar. Miré.

No estaba en las cimas ni en los valles.

Resueltamente escalé la morada del legendario pdjaro Anga.
Fui a la Kaaba en La Meca. El no estaba alli,

Miré dentro de mi propio corazon. En ese, su lugar, le vi.
No estaba en ningtin otro lado».

Insisten los sufies en que el método para lograr la quie-
tud y el silencio mental consiste en arrinconar todos los
pensamientos mediante la concentracion o fijacion en el
solo pensamiento de Dios (Mafajir, 130-132).

El Islam concede mucha importancia a las formalidades
previas a la oracién y a la postura del cuerpo que, segtn
los casos, ha de realizarse en un lugar purificado, en acti-
tud humilde y orientado hacia la alquibla, con las palmas
de las manos posadas sobre las piernas (Mafajir, 130-132),
cerrando los ojos, mirdndose como muerto y buscando re-
fugio tan solo en Dios (Kamasjanawi, Yami 170). La oracién
ha de realizarse con humildad. Y el grado sumo de la hu-
mildad se logra «cuando uno no se atribuye a si mismo
mérito alguno, ni siquiera por sus actos de humildad,
los cudles, mds que suyos, son de Dios» (Ahmad ibn <Ata>
Allah de Alejandria, Llave de la salvacién y [dmpara de las
almas, 204).




2

SRecucrbame y VYo te recordaré

Primeramente hay que distanciarse de
los pensamientos mediante la recitacion
vocal de la jaculatoria «No hay mds dios que
Alldh», proferida con energia y recogimien-
to. Con el tiempo, cuando los pensamientos
cesen del todo, la atencidn se desplazara
de la mente al corazén de modo que la re-
citacion se hara mas dulce y profunda y
podra pasarse de las jaculatorias orales a
las mentales. Incluso, llegara un momento
en que se podra prescindir de las recita-
ciones mentales permaneciendo mental-
mente calmo y silente. No obstante, «este
resultado podrds conseguirlo durante
una o dos horas no mds, pues en sequida
volverdn a amontonarse en tu espiritu
los pensamientos ajenos. Si puedes des-
echarlos con tu sola resolucién y apar-
tarte de cuanto sea capaz de sugerirlos,
lo haras asi; pero, si no puedes, vuelve de
nuevo al recuerdo mental de la jaculato-
ria, procurando entender el sentido de
las palabras, pero sin representarte con
la imaginacion la figura de las letras. Y
si los pensamientos extraios se amonto-
nan en mayor nimero y con mds inten-
sidad, afiade a la jaculatoria mental la
vocal, sin tibieza y con constancia en la
mayor parte de los momentos. De esta
manera, aumentard y crecerd la desnu-
dez de tu espiritu y vencerads las distrac-
ciones» (Kamasjanawi, Yami, 172).

2.- El dhikra o recuerdo de Dios

El recuerdo de Dios es un fuego que,
cuando entra en una habitacidn, dice:

“Yo y nadie mads que yo...». Si en aquella 2 Y ,ﬁ SHPG
| ., o b M” o v'vl/. . . Us
- DA N
hab1Fac1on encuentra.lena, la quemay . ) ?}
convierte en fuego, y si en ella hay oscu- prt P

26 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018



ridad, la ilumina (Ahmad ibn <Ata> Allah
de Alejandria, Llave de la salvacién y ladm-
para de las almas, 93).

El recuerdo de Dios (dhikra) tiene por
finalidad liberarse de la ignorancia y el
sufrimiento mediante la constante pre-
sencia de Dios en el corazén. Hay 3 eta-
pas. Primeramente, hay una oracién o re-
cuerdo exclusivamente vocal o exterior
en la que el devoto lucha para no vagar
fuera del corazon por los valles de los va-
nos. Después sigue la oracion mental con
esfuerzo; luego la oracion mental espon-
tanea y natural. Finalmente se llega a la
oraciéon de quietud sin pensamientos en
la que el devoto pierde la consciencia de
estar orando porque Dios se ha aduena-
do del corazdn hasta el punto de que el
sujeto no se da cuenta de la existencia
de su recuerdo ni de su propio corazoén.
Por eso, si presta atencion al hecho de
recordar o a su corazon, ese retorno a
la consciencia implicara el surgimiento
de un pensamiento que actuara como un
velo que le ocultara a Dios y le hara salir
de la contemplacion extatica. En tal es-
tado: «El orante se olvida de si mismo,
no siente ni es consciente de su cuerpo
ni del mundo externo; se ha marchado
hacia Dios y se ha perdido en El. Aho-
ra bien, si en tal estado le viene la idea
de que con el éxtasis ha perdido por
completo la consciencia de si, es que
su éxtasis es todavia turbio e impuro»
(Ahmad ibn <Ata> Allah de Alejandria,
Llave de la salvacion y lampara de las al-
mas, 94).

Al igual que en el cristianismo, encon-
tramos en el [slam debates semejantes
sobre la preeminencia de la contempla-

SRecuérdame y Vo te recorbaré

cion ante la meditacion. Frente a la ora-
cién vocal y las reflexiones piadosas o la
meditacion, la oracién mental concentra-
da y sostenida en el solo pensamiento de
Dios «es mds noble y elevada dado que
el orante pierde la consciencia de su
misma oracion y de toda cosa creada
debido a la intensidad y dominio abso-
luto de si mismo y atencion a nada ni
nadie mds que el recuerdo de Dios has-
ta ser tocado por el mismo Dios» (Sarh
Rariyya, 127-128), pues «la verdadera
esencia de la oracion mental consiste
en que el recuerdo de Dios y de todo ser
deje de existir para que solo exista el
objeto recordado» (Sarh R&iyya, 127-128).

En la tradicion isldmica, el dhikra
mas poderoso es: «No hay mads dios
que Dios» (la ilaha illa Allah). Etimol6-
gicamente, Allah procede de la tercera
persona del singular con el afijo hu del
verbo ser (kana), que por otro lado, suele
ser omitido para hablar en presente y de
ahi que no se conjugue como tal. Por eso,
Alldh resultaria de la unién de un articu-
lo (Al) la particula li (que equivale a de
él) y la h que seria el afijo (hu). Todo ello
considerando que Dios no tiene ni perso-
na, ni es femenino ni masculino, ni plural
ni singular. Asi, Allah significaria «EI que
Es», «EI (Unico) Ser» o «de El», de quien
todo es o procede, nombre que, en este
sentido, tiene la misma etimologia que el
de Jehova (El que Es).

Al recitar «No hay otro dios, sino
Alldh», la primera parte produce la pur-
gacion de todo lo que no es Dios, es decir,
de los falsos idolos que giran en torno al
«yo» 0 ego; y la segunda, la afirmativa, en-
gendra su iluminaciéon (Ahmad ibn <Ata»

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 27

K



SRecuérdame y VYo te recordaré

Allah de Alejandria, Llave de la salva-
cion y lampara de las almas, 122-136). El
orante limpia su corazon de todo aquello
que no sea Alldh, pues, asi como antes de
hospedar al rey se limpia el aposento de
toda suciedad, asi también ocurre con el
corazon (Ah-mad ibn <Ata> Allah de Ale-
jandria, Llave de la salvacién y lampara de
las almas, 177).

En un anénimo comentario mistico a
un hadit se afirma que «Mi castillo es:
«No hay sernior, sino Dios». El que entra
en mi castillo, esta sequramente libre
de sufrimiento... El inciso <No hay Se-
fior» sirve de escoba para barrer el pol-
vo de las cosas distintas de Dios., a fin
de que seas sujeto apto para ser trono
[de Dios]... y objeto de las miradas de
Dios al corazén» (Manuscrito Escuria-
lense 1566, folio 9 v).

De este modo, con la practica de la re-
citacion: «Si la autoridad del <No hay
serior sino Dios»> impera con absoluto
dominio sobre la ciudadela de tu huma-
nidad, no quedardn ya en el recinto de
tu casa otras moradas ni las recorrera
ninguno de los seres que no son Dios,
ni tendrdn ya éstos en ellas residencia
fija y estable» (Manuscrito Escurialense
1566, folio 14 r).

3.- Del éxtasis (al-fana)
y otros estados no-duales

El trance o rapto extatico es uno de
los objetivos buscados por muchos su-
fies. Tal busqueda esta llena de peligros
y frustraciones para quien pretenda
adentrarse en esa Via con el solo fin de
apoderarse de algo para si mismo sin en-




tender que se trata precisamente de todo
lo contrario; desprenderse de si mismo,
vaciarse, desapegarse incluso hasta del
mismo deseo del éxtasis. En todo caso, al
igual que en la mistica hindu o cristiana,
el sufi Abu-l1->Abbas de Murcia, en Lataif,
[ 216 distingue dos clases de extaticos: el
que en el éxtasis estd con el éxtasis, y
el que en el éxtasis estd con quien se lo
produce. El primero es siervo del éxtasis
porque solo busca una experiencia, y el
mundo de las experiencias es el mundo
del ego, mientras que el segundo es sier-
vo de quien se lo produce [Dios]. Sintoma
del primero de ambos estados es sentir
tristeza de perder el éxtasis y alegria de
caer en él. Sintoma del segundo es, por
el contrario, no alegrarse de caer en él
ni entristecerse de perderlo porque esta
instalado en la perfecta quietud.

SRecucrdame y Mo te vecordaré

Una cosa es gobernar las cosas, sin
que éstas lo posean, y otra distinta es
vivir aferrado en pos de la experiencias
de las cosas (Abu-1->Abbas de Murcia,
Latasif, 1 216). Mientras que lo primero
proporciona un conocimiento verdadero,
es decir, permanente e imperturbable, el
segundo, por mucho éxtasis que le eche-
mos al asunto, no es mas que un esta-
do, algo que no es duradero. Por eso se
distingue entre estado, que es pasajero,
pues todo lo que cambia cesa, y morada,
es decir, condicién impermanente que no
admite vuelta atras

El desapego ha de ser tal que implique
también un desinterés por la vida o, mas
propiamente, la ausencia de sed de existir.
Si, como explicaba San Pablo, “no soy yo
quien vive, sino que es Cristo quien vive en
mi”, no hay ya un «alguien» que viva, por




Aecuérdame y Mo te vecordaré

lo que, como decia Abli Madyan: «EI que
no haya ‘muerto’, no verd la Verdad».

Para el mistico persa del siglo XI,
Baba Taher, el conocimiento maximo es
el «que surge por la union del gnéstico
con el Objeto de su conocimiento, del
que contempla con el Objeto de su con-
templacion y de la absoluta no-existen-
cia de su ser en la Esencia sagrada del
Amado».

Pero ;qué sucede cuando el objeto de
conocimiento contemplativo es el propio
sujeto? Es mas, ;que acontece cuando el
«yo» se extingue? ;Como explicar la ex-
periencia de un «sujeto» que no tiene
sentido de la individualidad? ;A que «yo»
puede atribuirse la autoria o la experien-
cia de alguien que carece de sentido del
«yo»? Pero seguimos en el terreno del
misterio y de la paradoja, pues «;cudl es
el sentido de esta dualidad, creyendo
que yo soy yo y que tiu eres tu? Puesto
que tu eres, que todo lo demas deje de
ser» (Hakim Sanai, f155, El abandono).

Si no hay mds seres que el Ser, toda re-
ferencia a un «yo» separado de un «tu»
0 un «é€l», es ilusoria. Como no hay mas
«yoes» que el Yo Unico (Allah), percibirse
es percibirle: «No he creado en ti la per-
cepcion mds que para ser el objeto de
mi percepcién. Si me percibes, te perci-
bes a ti mismo. Pero no podrias perci-
birme a través de ti. Es por mi mirada
por la que me ves y por la que te ves»
(Ibn>El-Arabi, 1155-1240).

De hecho, la metafisica musulmana
explica el culmen del desapego como
una autoaniquilacion del «yo» (al-fana)
en cuanto vuelta, regreso o unificacion
(al-itihad) con Allah. Incluso, como para

30 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

algunos el Paraiso que implica la dua-
lidad Dios-yo es una carcel de oro, se
habla de extincién de la extinciéon para
hacer referencia a una morada que no
es experimentable y estd mas alla de la
comprension humana dado que, en la
medida en que en un tal estado de uniéon
se transcienden las barreras de la indivi-
dualidad y se produce la identificaciéon o
reintegraciéon con la Unidad, no cabe ya
hablar de un «yo», un «tu» o, incluso un
«El» como entidad separada y aparte. De
ahi que Husayn Mansur Hallaj (857-922)
afirmara: «Pues vi a mi Serfior con el ojo
del corazon y le dije: ;Quién eres tu? Y
El me respondio: ;Tu!... Y ahora yo soy
Tu mismo, Tu existencia es la mia y es
también mi querer».

El mismo misterio explica Abi Ya-
zid Bastami (siglo [X): «Contemplaba
a mi Senor con el ojo Verdadero y le
dije: ;Quién es? Me respondio: ni yo ni
otro que yo. Cuando por fin contemplé
al Verdadero por el Verdadero, vivi el
Verdadero por el Verdadero y subsis-
ti en el Verdadero por el Verdadero en
un presente eterno, sin respiracion, sin
palabras, sin oido, sin ciencia» pues, en
la Unidad «desaparece la conciencia de
los otros, o sea, de los seres que no son
Dios; hay una relacion de intima fami-
liaridad con El» (Ibn <Abbad de Ronda,
Sarh Hikam, 11, 90).

Dado que tales moradas son inexpre-
sables, las descripciones hechas por los
propios sufies recurriendo a metaforas
o giros literarios que parecen afirmar
la divinidad del contemplativo, fueron
vistas con recelo cuando no con abierta
hostilidad por las autoridades religiosas.



Recucrdame y Mo te recordaré

Uno de los ejemplos mas conocidos de ello fue el del
mistico Mansur Abha-llaj condenado a muerte por
afirmar que «ana-abha>qq» (Yo soy la verdad). Siglos
mas tarde el sufi Rumi trataba de explicar que no
habia nada de herética arrogancia sino autohumi-
llacién al afirmar «Yo soy la Verdad», puesto que
quien asi se identificaba con Allah asumia que «Yo
soy nada, El es todo, no hay mds seres que Dios».
Y, por el contrario, quien decia «Yo soy el siervo de
Dios», cometia una falta de soberbia porque afirma
dos existencias, la suya y la de Dios.

Llegamos, asi, al final de la Via metafisica con un
dilema que resume el misterio y paradoja del busca-
dor: Mientras hay un «yo», hay experiencia, pero es
falsa porque prolonga y perpetua la dualidad entre
un sujeto que busca experiencias y el objeto expe-
rimentado. Por otro lado, sin «yo», la experiencia es
inutil. En efecto, toda experiencia, en cuanto implica
la creencia en un sujeto experimentador distinto al
Ser (Allah), es errénea. Pero por otra parte, la inica
«experiencia» real e imperecedera (la contempla-
cion de Allah) no es, propiamente, una experiencia
porque no hay un «yo» que pueda experimentar
nada y, en consecuencia, no hay nadie que pueda
disfrutar o valerse de la experiencia.

Rendida la existencia, solo queda someterse a
los designios del Sefior y esperar el momento en
que caiga el velo de la existencia como preludio a la
eterna Union. Entonces: «Enrollaré la alfombra de la
vida cuando pueda ver de nuevo tu amado rostro, y
dejaré de ser, pues el yo se perderd en ese rapto y los
hilos de mi pensamiento caerdn de mi mano: no me
encontrards, pues este yo habrd huido: tu serds mi
alma, en lugar de la mia.

Expulsada de mi mente toda idea de mi, y Tu,
solo Tu, hallards en mi lugar.

Mds apreciada que el cielo, mds querida que la
tierra,me olvidaria de mi si T estuvieses cerca».

[Nur ad-Din Abd ar-Rahman Jami (1414-1492), La pérdida].

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018 - 3 |




CENTROS DE FORMACION

Contactos para la solicitud de informacion de actividades

ESPANA

MEXICO
Tel. +52 (33) 36189174 _ Tel. +34 93 7433458
moriasterlo guadala]ara iga@hotmail ;jy;' AIAZ 8 “monasteriosaw@gmail.com

USA

“Tel. +1 (512) 3512062
decarrillo@yahoo.con

]

ANADA 4

aj.\ 52 (519) 7498544
gnostic_ formation center@ho




COLOQUIO DE MESINA - 1966

CLniversalidad y

&Kternidad
de la COnosis

n el presente estudio, en pri-

mer lugar, se hace una reco-

pilacion de referencias y ex-
plicaciones dadas por diferentes guias
espirituales y académicos, especialistas
en religion y filosofia antigua con el pro-
posito de delimitar de manera apropia-
da el concepto de Gnosis y diferenciar-
lo de lo que no es Gnosis. Se dedica un
espacio suficiente al Coloquio de Mesina
de 1966 sobre los origenes del gnosticis-
mo, donde se formulé la definicion de la
raiz griega Gnosis, tal como la reconocen
los gndsticos contemporaneos, incluido
Samael Aun Weor, el Presidente funda-
dor de las instituciones gnoésticas: Gno-
sis: Conocimiento iluminado de los mis-
terios divinos reservados a una élite. En ok ‘
la seccion La Universalidad de la Gnosis, 25 E
se hace una aclaracion a lo concluido en . '
el Coloquio de Mesina en torno de la de-
limitacion geografica y cronologica del
gnosticismo. Finalmente, se incursiona
en la Gnosis Cristiana, con referencias a
la importancia que se da en la Biblia ju-
deocristiana al conocimiento y se hace
un breve abordaje al libro cumbre de los
gnosticos, Pistis Sophia, para desembo-
car en la concepcién de una Gnosis Eter-
na y Universal.

TN
I il
1Nowem e 2018-
]

JJ_%

T iy 28 27 '___1 -




COLOQUIO DE MESINA - 1966

Delimitacion del término: Qué es y qué no es Gnosis

Gnosis es la sintesis de todos los co-
nocimientos necesarios para llegar a
la divinidad. Por ello, usualmente, en
diccionarios y enciclopedias se afirma que
el gnosticismo es un conjunto de doctrinas
filosofico-religiosas, mezcla de creencias
cristianas con principios del platonismo, de
las tradiciones judias, caldeas y orientales,
asi como de elementos esotéricos. Sin
embargo, investigaciones mas profundas van
mas lejos. Por ejemplo, Henry Durvill en su
libro Los Misterios Inicidticos, cita una frase
de Hermes Trismegisto, el tres veces grande
dios Ibis de Thot:

“Buscad un piloto que os encamine hacia
las puertas de la Gnosis, donde refulge la
deslumbradora luz, limpia de tinieblas, donde
nadie se embriaga, donde todos son sobrios y
vuelven sus miradas hacia el que quiere ser
contemplado, el inaudito, el inefable, invisible
para los ojos de la carne, visible para la
inteligencia y el corazon”.

Hermes Trismegisto es el hombre-dios,
un sabio egipcio y guia espiritual de los
faraones egipcios, cuyo nombre se asocia a
los dioses Dyehuty, Tot, Hermes y Mercurio.
Para Durvill, Hermes Trismegisto ejerce
su influencia en torno del siglo XXV A.C. A
Hermes Trismegisto se le atribuye haber
legado a la humanidad la ciencia de la
Alquimia y el sistema de ciencias metafisicas,
conocido como Hermetismo. Se le atribuye el
libro La Tabla de Esmeralda y la coleccion de
libros que forman el Corpus Hermeticum. La
atribucién de “Tres veces grande”, solo se le
puede conferir a un ser humano que después
de alcanzar el Nacimiento Segundo, logra la
Auto-realizacién intima del Ser y alcanza
la legitima Inmortalidad y la auténtica Re-

34 _ EL Aureo FLoRECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

surreccion Esotérica, por lo que se convierte
en “tres veces grande”.

Hermes-Mercurio nos da la clave para
transmutar los metales viles en el oro puro
del Espiritu, la transmutacién alquimica del
plomo en oro, que se equipara al milagro de
Jesus, en las bodas de Cang, al transmutar
el ens seminis, las aguas de la vida, en el vino
de luz del alquimista previo compromiso de
huir de la fornicacion.



Durvill, refiriéndose a las antiguas
iniciaciones y a los estudios gnésticos,
afirma: “Los tiempos de la iniciacion se
extinguieron siglos antes de la Era Cristiana.
Los adeptos se retiraron, como ocurrio en
la Asiria, reintegrdndose a los lugares de
su origen, en la regién norte del Indostdn.
Otros iniciados de inferior categoria salieron
de Memphis para llevar a Grecia la luz del
esoterismo. En Alejandria existieron también
algunas agrupaciones y durante la Edad
Media, desde Alejandria y el Asia Menor
vienen a Europa los adeptos de Gnosis, y del
Hermetismo”.

Helena Petronila Blavatsky, en La clave
de la Teosofia, explica que:

“Pitdgoras denominaba a su Gnosis “el
conocimiento de las cosas que son” o hgnwgig
onpwu, y reserva esos conocimientos sélo
para sus discipulos, que habian jurado
guardar el secreto; para aquellos que podian
asimilarse ese alimento mental y hallar en
él satisfaccidn; a los que juramentaba para
guardar el secreto y el silencio”.

Yniversalidald y Cternidad de la _Gnosis

Gnosis es el conocimiento de uno mismo;
es el conocimiento de nuestros propios
limites y posibilidades; el conocimiento de
quiénes somos, de déonde vinimos y hacia
dénde vamos...

Para Annie Besant, en su obra Los
Misterios: “El fondo y esencia de la ensefianza,
que pone al individuo en posesién de la Gnosis
o conocimiento real, el saber mistico que
substituye la creencia por el conocimiento
y permite decir al hombre con toda certeza:
‘Yo conozco las cosas de los mundos
superfisicos’, esta ensefianza era en todas
partes unica e idéntica, y aunque difiriesen los
cultos externos, lo que constituia la entrana,
el culto interno y fondo de los Misterios era
semejante en todos”.

Gnosis es un conocimiento dinamico,
liberador y transformador. El gnéstico, al
conocerse, diferencia plenamente entre
el Ego y su Esencia maravillosa, o chispa

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 35




COLOQUIO DE MESINA -1966

divina. En el proceso de conocerse, libera
y desarrolla su Esencia o fraccién de alma,
despertando la conciencia. Al mismo tiempo,
descubre su Ego (conjunto de agregados
psiquicos) o elementos indeseables que
condicionan su conducta, lo comprende
y mediante un trabajo psicolégico
revolucionario de eliminacion del Ego, se
libera y alcanza el auto-conocimiento.

Al conocimiento de uno mismo se le
denomina: autognosis. Este es un tipo de
conocimiento que se obtiene a través de la
observacion intima. Los fil6sofos griegos
de la antigiiedad se referian a él con la
frase: gnosce te ipsum. “Condcete y conocerds
el Universo y a los dioses”, que se encontraba
grabado en el pdrtico del templo de Apolo,
en Delfos. Entre los Didlogos de Platén, en
el primer Alcibiades, se lee: “Asi, mi querido
Alcibiades, sigue mis consejos, y obedece al
precepto que estd escrito en el frontispicio del
templo de Delfos: Condcete a ti mismo”.

Todo el proceso de autoconocerse se
realiza en la vida diaria, mas también a
través de la experiencia mistica directa.
Este tipo de experiencias permiten acceder
a otros tipos de conocimiento, ajenos
al que se obtiene mediante la razoén. La
imaginacion, la inspiracion, la intuicion, la
autoreflexion evidente del Ser, la meditacion
y la experiencia en los mundos superiores de
conciencia, llevan al estudiante gndstico a la
autognosis.

Uno de los grandes investigadores con-
temporaneos de la Gnosis histérica, Henri
Charles Puech, afirma en su libro, En
torno a la Gnosis, que: “De manera mds
especial, en los sistemas religiosos de los que
constituye el fondo, la Gnosis aparece como un
conocimiento que trae consigo y procura por
si mismo la salvacion, una ciencia liberadora
o salvadora, un saber que es en si y por si

36 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

mismo salvacion. Se llama o puede llamarse
gnosticismo -y también gnosis- a toda
doctrina o actitud religiosa fundada sobre la
teoria o la experiencia de la obtencién de la
salvaciéon mediante el conocimiento.”

Elaine Pagels, otra autoridad mundial
en el estudio de la Cosmovision gnostica,
en su obra Los Evangelios Gndésticos,
establece claramente la diferencia entre qué
es Gnosis y qué no lo es:

“Aquellos que dicen no conocer nada sobre
la realidad ultima se les denomina «agnés-
ticos» (literalmente: «que no conocen»), a la
persona que si afirma conocer tales cosas se
le llama «gndstica» («conocedora»). Pero gno-
sis no significa principalmente conocimiento
racional. La lengua griega establece una dis-
tincién entre el conocimiento cientifico o re-
flexivo («él conoce o sabe matemdticas») y el
conocimiento a través de la observacion o la
experiencia («él me conoce»), que es la gnosis.
Tal como la utilizan los gndsticos, podriamos
traducirla por «intuicién», porque gnosis en-



trafia un proceso intuitivo de conocerse a uno
mismo. Y conocerse a uno mismo, decian ellos,
es conocer la naturaleza y el destino humanos.
Segtin el maestro gndstico Teodoro, que escri-
bia en Asia Menor hacia 140-160, el gnéstico
es aquel que ha llegado a entender «quiénes
éramosy en qué nos hemos convertido; donde
estdbamos... hacia dénde nos apresuramos; de
qué se nos estd librando; qué es el nacimiento
Y qué es el renacimiento. Sin embargo, cono-
cerse a uno mismo, en el nivel mds profundo,
es al mismo tiempo conocer a Dios; este es el
secreto de la gnosis”.

Puech da una explicacién similar, cuando
expone, que “el idioma griego conocia muy
bien los términos de gigndskein(conocer) y
de gnosis (conocimiento), y en ciertos con-
textos filosdficos (platdnicos o pitagdricos),
estas expresiones podian designar el conoci-
miento verdadero (por oposicion a la doxa,
conocimiento aproximativo, dudoso, ilusorio)
de los seres (onta) o incluso de Dios. Pero no
se las empleaba «técnicamente» e implicaban
siempre un proceso dialéctico y discursivo del

Universalidad y Sternidad de la Gnosis

espiritu, proceso que puede desembocar en
una intuicién, pero que sigue estando fundado
sobre una especulacion de orden humano...”

Explica ademads Puech, que “el término de
gnosis empleado por separado no basta en
griego: exige o sobreentiendo un genitivo que
designe el objeto de la «gnosis». Este objeto,
en los textos mds explicitos, es «Dios»” Y con-
tinda diciendo, es “un conocimiento que, una
vez dado, es inmediato y absoluto, trascenden-
te con relacion a la simple fe (pistis), conoci-
miento de la Vida y de la Luz que es él mismo
Vida y Luz, conocimiento en una palabra, que
es vision, revelacién y gracia, «carisma» (kha-
risma), verdad absoluta aprehendida por un
acto mistico o confiada mediante un hierdéslo-
gos, apocalipsis de visionario o iniciacion mis-
térica” Para Puech, las revelaciones llevadas
a las doctrinas gnosticas “se ofrecen como
descubiertas en éxtasis”; es decir, en el Vacio
[luminador, en la iluminacién o conciencia
objetiva.

Pagels cita a otro maestro gndstico, Mo-
noimo, quien dice: “abandonad la busqueda
de Dios y la creacion y otros asuntos de pareci-
da indole. Buscadle tomdndoos a vosotros mis-
mos como punto de partida. Averiguad quién
hay dentro de vosotros que se adueiia de todo
y dice: ‘mi Dios, mi mente, mi pensamiento, mi
alma, mi cuerpo’ Averiguad las fuentes del pe-
sar, del gozo, del amor, del odio... Si investigdis
cuidadosamente estas cuestiones, las encon-
traréis en vosotros mismos’.

Stephan A. Hoeller, en su libro: Jung
Gndstico y los Siete Sermones a los muertos, da
la siguiente definicion de la Gnosis: “Cono-
cimiento espiritual al que se accede a través
de la intuicién’, que esta en correspondencia
con la definicién que da el Diccionario de la
Real Academia Espafiola: “Conocimiento ab-
soluto e intuitivo, especialmente de la divini-
dad’.

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018 - 37




COLOQUIO DE MESINA -1966

En relacion con los gnosticos, Hoeller ex-
pone ademas que: “no eran miembros de una
secta ni de una nueva religion, como afirma-
ban sus detractores, sino personas que com-
partian una cierta actitud frente a la vida.
Puede decirse que esta actitud consistia en la
conviccion de que el conocimiento personal,
directo y absoluto de las auténticas verdades
de la existencia es accesible a los seres huma-
nos y, mds atin, que la adquisicion de dicho
conocimiento siempre debe constituir la rea-
lizacién suprema de la vida humana’.

“Este conocimiento, o Gnosis, no era racio-
nal ni cientifico, ni siquiera era considerado
como un conocimiento filosdfico de la verdad,
sino como un saber que surgia en el corazén
de una forma intuitiva y misteriosa y, por ello,
en al menos uno de los textos gndsticos (el
Evangelio de la verdad) es denominado Gnosis
Kardias, el conocimiento del corazon”.

“Evidentemente se trata de un concepto
religioso que es a la vez sumamente psicolé-
gico, ya que el significado y el propésito de la
vida no es ni la fe -con su énfasis en la certeza
ciega de la existencia de Dios y su igualmente

38 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

ciega represién- ni las buenas obras, sino el
discernimiento y la transformacion interior,
para decirlo en pocas palabras, un proceso
psicolégico profundo’.

Philip Gardiner en su libro, Gnosis el Se-
creto del templo de Salomén revelado, dice lo
siguiente:

“Son muchas las personas que no compren-
den lo que significa la palabra gnosis; otras
creen que significa simplemente conocimien-
to, y lo dejan ahi. Sin embargo, existe un sig-
nificado mds profundo. Es una palabra que
da origen al titulo de gndstico, o alguien que
tiene un conocimiento especial. La verdadera
definicion del término gnosis es la experien-
cia mistica directa de lo Divino en el yo. Es la
realizacion de nuestra verdadera naturaleza,
y no se puede discernir mediante un dogma o
una doctrina intelectual, sino sélo a través de
la experiencia’.

David Grez, en su version de Los Evange-
lios Gnésticos, afirma lo siguiente: “El nom-
bre lo tomaron de la palabra gnosis, vocablo
griego que significa conocimiento. Este tér-
mino habia sido ya empleado por diversas
corrientes de la filosofia griega, sobre todo
por los platénicos y los pitagdricos. Con esta
expresion designaban ellos al conocimiento
verdadero de la esencia de algo, por oposi-



cion al conocimiento de las apariencias de las
cosas, sometido a los vaivenes del cambio. Es
decir que el término gnosis exige un objeto al
que referirse. Ese objeto en la mayoria de los
textos gnosticos es Dios’.

“La gnosis, seria pues, el conocimiento de
Dios o de alguna propiedad de Dios, pero se
trata de un conocimiento inmediato y abso-
luto, es decir, que es recibido a la manera de
una revelacion o una vision, sin necesidad de
sucesivas y progresivas deducciones del enten-
dimiento. Por tanto, es un conocimiento muy
alejado de la manera racional y cartesiana a
la que los europeos modernos estamos acos-
tumbrados’.

Mas adelante dice: “Los gndsticos creian
en la posibilidad de alcanzar un conocimiento
completo de la verdad mediante un despertar
o una revelacion inmediata, que ampliaria sus
capacidades de comprension hasta limites in-
sospechados...”

En la biblioteca virtual de Google, se en-
cuentra una obra de Francine Cuidaut: EI
nacimiento del cristianismo y del gnosticismo,
publicada por ediciones Akal, de Torrejon de
Ardoz, Madrid, el autor cita a Origenes, Cle-
mente e Ireneo; para quienes la palabra
Gnosis, designa al cristianismo auténtico. Ex-
plica también que la Gnosis “implica, como
indica su nombre, un conocimiento que se
quiere salvador y que revela a los iniciados el
secreto de su origen y los medios para alcan-
zarlo” Ademas aclara que: “Para empezar, el
gndstico conoce mediante una revelacion. El
no cree, pues la fe es inferior al conocimiento,
y su gnosis, ‘el conocimiento de la grandeza
inefable’ es por si sola la redencién perfec-
ta” Cita a Clemente de Alejandria, en su
obra Extractos de Teédoto, explicando que
el gnostico sabe: “Quiénes éramos y en quié-
nes nos hemos convertido, dénde estdbamos y
adénde hemos sido arrojados, hacia dénde nos

Universalidad y Steenidad de la _Gnosis

apresuramos y de dénde somos redimidos, qué
es la generacion y la regeneracion’.

Cuidaut cita inmediatamente a Monoimo,
del que ya se menciond a través de Pagels,
quien a través de Hipdlito, en Revelacion de
todas las herejias, volumen VIII, expresa con
palabras un tanto distintas, lo ya apuntado:
“Renuncia a buscar a dios y a buscar la crea-
cion y las otras cosas andlogas: biscalo par-
tiendo de ti mismo y advierte quién en ti, sin
que te des cuenta, se apropia de toda cosa y
dice: “Mi Dios, mi espiritu, mi pensamiento, mi
alma, mi cuerpo’. Aprende de dénde viene la
pena y la alegria, el amory el odio, de dénde,
que uno venga sin quererlo, que uno ame sin
quererlo. Si buscas exactamente estas cosas,
las encontrards en ti mismo’.

Para Francisco Garcia Bazan, en su
obra: Sobre el gnosticismo y los gndsticos,
“la palabra “conocimiento” (gr. gnésis, cop-
to, soouen) utilizada entre los gnésticos de los
primeros tiempos cristianos, se refiere al cono-
cimiento confinado en si mismo, o sea, enten-
dido absolutamente. En esta acepcion propia,
el conocimiento es saber directo, inmediato y
revelado por tradicion. Es decir, libre de los ve-
los que le pongan obstdculos (la expectativa,
el olvido o el error) y de los intermediarios ba-
sados en los medios sentimentales o raciona-
les que lo hacen un fin mediato y lo debilitan
cognoscitivamente (el deseo, el querer, el jui-
cio y el razonamiento deductivo e inductivo),
ademds, adquirido tradicionalmente’.

En forma similar, Garcia Bazan, en su
obra Gnosis, la Esencia del Dualismo Mdgico,
explica que “gndstico es el que posee la gno-
sis. Y la gnosis es un conocimiento. Pero este
conocimiento escapa a los normales andlisis
racionalistas. El correlato de este conocimien-
to es el Si-Mismo: la intimidad infinita o es-
piritual de la persona, que es lo verdadero y
simple. Se conoce al Si-Mismo como objeto de

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 39

K



COLOQUIO DE MESINA -1966

conocimiento, pero el Si-Mismo sélo es cognos-
cible por él mismo; el Si-Mismo, por lo tanto,
se auto-conoce en la gnosis, es sujeto y objeto
de conocimiento, porque es una misma cosa lo
que conoce y lo conocido, conocery conocerse.
Pero, aclaremos, no es que el hombre sea el
Si-Mismo, o que lo mds aparente de lo que se
suele llamar el hombre, la unidad psico-fisica,
sea el Si-Mismo, sino que éste, segtin tales sen-
tidos, es algo totalmente diferente del hombre.
Tampoco es correcta la declaracion inversa,
a saber, que el Si-Mismo sea el hombre y que,
por lo tanto, al conocerse el Si-Mismo sea el
hombre el que se conoce a si mismo. No: el
Si-Mismo se conoce a si y esta auto-gnosis es
la gnosis”.

“El hombre, lo repetimos, como lo enfo-
can las ciencias y como lo tiende a idealizar
la antropologia ingenua del creyente comtin,
puede ser que se experimente y que se conoz-
ca, hasta ignoramos qué entresijos humanos,
pero este conocimiento, bien lo [lamemos de
su yo, de su intimidad o de su individualidad,
es un conocimiento que tendrd que ver todo lo
que se quiera con los mds finos andlisis de los
instrumentos sensoriales, psicolégicos, racio-
nales o de la imaginacién reproductora, pero

40 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

que nada tiene que ver con el conocimiento
gnostico. Y porque la gnosis tiene este cardc-
ter peculiar que hemos sefialado, se dice que
es revelacién y no conocimiento, o que es co-
nocimiento revelado”.

“Efectivamente, no existe posibilidad hu-
mana de aceptacion, afectividad o cognosci-
bilidad que pueda alcanzar la gnosis. El auto-
conocimiento del Si-Mismo es extra y supra-
humano. Es un conocimiento supra-consciente
que depende de si, que nada tiene que ver con
lo humano, que pertenece a otra esfera de ser.
El hiato que existe entre el Si-Mismo y el hom-
bre es infranqueable y por eso el pneuma se
re-conoce, y este reconocerse es un acto auto-
nomo para el que la razon, el sentimiento o la
voluntad, como facultades psiquicas, resultan
ineficaces’.

“Ahora bien, tampoco este conocimiento
revelado es idéntico a la fe, aunque ésta se
mueva en el dmbito espiritual; y lo serd menos
cuando la experiencia de fe, fenémeno comtiin
en nuestros dias y antes, tiende a confundirse
con la creencia y con el mismo lenguaje re-
ligioso que ha generado. Pero ambas expe-
riencias, aunque diversas y jerdrquicamente
diferentes, pueden aproximarse, si se tiene en
cuenta que la fe es obra de la gracia y que ésta
posee una autonomia propia que depende sélo
de lo sobrenatural. Y si la revelacién gnéstica
se basa en la auto-gnosis, hemos de afirmar
también que su forma de conocimiento ha de
ser inmediata, directa o intuitiva, ajena, por lo
tanto, a la menguada forma racional deduc-
tiva y mucho mds a la experiencia y ensamble
de datos sensoriales”.

Marvin Meyer y Willis Barnstone, en
la Introduccién a su obra La Biblia Gnéstica,
publicada por Shambala, afirman que: “Los
humanos en este mundo estdn encarcelados,
dormidos, borrachos, caidos, ignorantes. Ne-
cesitan encontrarse a si mismos, ser liberados,



despertados, tornarse sobrios, levantarse y al-
canzar la iluminacién. En otras palabras, ne-
cesitan regresar a la gnosis”. En la misma In-
troduccion, afirman, que “en otras palabras,
el llamado al conocimiento es el despertar de
la conciencia, desde adentro y afuera, de “lo
que es, lo que era, y lo que estd por venir. “Es
una vision. Es gnosis’”.

Meyer y Barnstone, explican, que “el tér-
mino gnéstico se deriva de la antigua palabra
griega gnosis, «conocimiento». Gnosis es una
palabra comin en griego, y puede designar di-
ferentes tipos del conocimiento. A veces, como
en los textos sagrados incluidos en este volu-
men, la gnosis significa conocimiento personal
o0 mistico.

Entendido de esta manera, la gnosis pue-
de significar conocimiento, es decir, el cono-
cimiento como conocimiento personal de uno
mismo u otra persona o incluso Dios, o puede
significar la penetracion, es decir, el conoci-
miento como conocimiento inmediato de ver-
dades profundas. Estas formas de entender la
gnosis son no mutuamente excluyentes, ya que

Dniversalidad y Clernidad de la _Guosis

el conocimiento puede implicar la conciencia
inmediata de uno mismo o de otro, en una
union personal o comunién que proporciona
una vision profunda de la verdadera naturale-
za de todo. Como ya lo hemos hecho notar... La
gnosis buscada por los autores de estos textos
es apenas conocimiento ordinario. Un texto de
la biblioteca Nag Hammadi, La Exégesis sobre
el alma, declara que la restauracién del alma
a un estado de plenitud “«no se debe a las fra-
ses de rutina ni a las habilidades profesionales
o al aprendizaje de libros». En efecto, los mis-
ticos comunmente han enfatizado, en muchos
libros, que el conocimiento mistico no se puede
lograr simplemente leyendo libros’.

Otros textos describen este tipo de gnosis
haciendo una lista de preguntas que deben
abordarse si se quiere aclarar por el conoci-
miento. En el Libro secreto de Juan, el Salva-
dor o Revelador anuncia que ella o él ense-
nara «lo que es, lo que fue y lo que esta por
venir», y en el Libro de Thomas el revelador
ordena, «<Examinese y entienda quién tu eres,
como existes y como llegards a ser». Para al-
canzar este conocimiento, convertirse en un
gnostico, es conocerse a si mismo, a Dios y
a todo. O, en las palabras de la maxima del
antiguo centro oracular dedicado a Apolo en
Delphos, Grecia, una maxima citada con fre-
cuencia en los textos de este volumen: gnothi
Sauton, «conOcete a ti mismo». De acuerdo
con muchos de estos textos sagrados, cono-
cerse verdaderamente es alcanzar este co-
nocimiento mistico y alcanzar este conoci-
miento mistico es conocerse a uno mismo de
verdad. El conocimiento gndstico, entonces,
se basa en la experiencia mistica vivida, en el
conocimiento de toda la linea de tiempo del
mundo, pasado, presente y futuro, y en el co-
nocimiento de si; de donde venimos, quiénes
somos, a donde vamos y del viaje del alma.

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018 - 4 |




EL COLOQUIO DE MESINA

n 1966, del 13 al 18 de abril, en la ciu-

dad de Mesina, Italia, se realizo el Co-
loquio internacional sobre los origenes del
gnosticismo o Coloquio de Mesina. Segun
las fuentes oficiales del Coloquio y que se
encuentran facilmente en la web, “fue una
reunion de eruditos y expertos académicos en
Gnosticismo que tuvo lugar en la Universidad
de la ciudad de Mesina, Italia, con el propé-
sito de examinar la cuestion de los origenes
del gnosticismo desde el punto de vista de la
historia de las religiones. También se procuré
definir y consensuar el niicleo esencial de las
doctrinas gndsticas del cristianismo primitivo’”.
Cuidaut dice al respecto, que “la variedad
de enfoques en este terreno y la imprecision
del vocabulario utilizado pusieron de relie-
ve la necesidad de clarificar la terminologia
mediante un doble método: histdrico y tipo-
légicos. Tal fue la meta que se impuso el pri-
mer gran Congreso Internacional de Mesina

en 1966”, que, desde nuestro punto de vista,
bien podria equipararse al Concilio de Nicea
en el ano 300, ya que en el Coloquio de Me-
sina, se reconoce oficialmente en el mundo
académico la importancia de los sistemas
gndsticos.

Francisco Garcia Bazan, en su obra Gno-
sis, la Esencia del Dualismo Mdgico, refi-
riéndose al Coloquio, explica que “un grupo
de ilustres y experimentados especialistas
en Gnosis fue encargado de proponer con
exactitud el significado correspondiente a las

n AN (S

palabras “gnosis’, “gnosticismo’, “pre-gnosti-
cismo’; “proto-gnosticismo” y “gndstico’, el que
se pudiera generalizar como cientificamente
vdlido y aceptable como consenso del Congre-
so. Aunque las caracterizaciones logradas no
fueron totalmente aceptadas por todos los
asistentes”.

“En la realizacién del Coloquio cooperaron

la Asociacion Internacional para la Historia




de las religiones y la Sociedad italiana de la
historia de las religiones y ayudaron financie-
ramente, el Ministerio italiano de Instruccion
Ptblica y la Universidad de Mesina.

La organizacién del Coloquio y la edicién
de las ponencias que en él se presentaron,
se realizo bajo la direccién del Profesor Ugo
Bianchi de la Universidad de Mesina. Asis-
tieron 69 expertos de diversas nacionalida-
des, entre otros H.J. Drijvers, Hans Jonas, Ugo
Bianchi, Jean Daniélou y A.EJ. Klijn. Se trata-
ron 43 ponencias y otras 15 fueron enviadas
por participantes (como Gilles Quispel) que no
asistieron personalmente.

Fue aprobado y enviado a la Unesco un
voto concerniente a la urgencia de la publi-
cacion definitiva de todos los textos de los
manuscritos de Nag Hammadi confeccionado
por un comité formado por los profesores T.
Sdve-Soderbergh, M. Krause y J.M. Robinson’”.

“Los participantes en el Coloquio interna-
cional sobre los origenes del gnosticismo pro-
pusieron, con el fin de evitar su uso indiferen-
ciado, delimitar exactamente el significado de
los términos «gnosis» y «gnosticismoy, de tal
modo que el término gnosis quedaria reserva-
do para significar «Conocimiento de los miste-
rios divinos reservados a una élite» y gnosti-
cismo designaria «un cierto grupo de sistemas
del siglo 11 d.C. que todos estdn de acuerdo en
designar de este modon».

Universalidad Y Gternidad de la Gnosis

Willis Barnstone y Marvin Meyer, en la
Introduccién a su obra La Biblia Gnéstica,
refiriéndose al Coloquio afirman que: “Los
estudiosos de las religiones antiguas y tardias
han intentado ordenar a través de los proble-
mas de definicion y taxonomia para alcanzar
cierta claridad con respecto a la gnosis y el
gnosticismo. En 1966 muchos de los principa-
les estudiosos de la gnosis se reunieron en una
conferencia internacional en Messina, Italia, y
produjeron un conjunto de declaraciones que
estdn destinadas a definir la gnosis y el gnos-
ticismo. Gnosis, ellos la definen como “cono-
cimiento de los misterios divinos reservados
para una élite’, y esto es un término de am-
plia aplicacién. Por otro lado, el gnosticismo
es “coherente serie de caracteristicas que se
pueden resumir en la idea de una chispa di-
vina en el hombre, derivada del reino divino,
caida en este mundo del destino, nacimiento
y muerte, y que necesita ser despertada por la
contraparte divina de si para finalmente ser
reintegrado’”.

El gnosticismo es, por lo tanto, un movi-
miento religioso representado por grupos re-
ligiosos que surgieron en el siglo II dela ECy
después, especialmente dentro del contexto
del cristianismo, grupos como los seguido-
res de Basilides y Valentinos, dos cristianos
particularmente significativos maestros de la
religion gnostica.




COLOQUIO DE MESINA -1966

En relacién con la definiciéon acordada en
el Coloquio, los gnosticos contemporaneos
la reconocemos como correcta, valida y apli-
cable en todo momento. Es la utilizada por
el Presidente fundador de las instituciones
gnosticas contemporaneas, en el capitulo ti-
tulado: Antropologia Gnéstica, de su obra La
Doctrina secreta de Anahuac. Es similar tam-
bién, a la que da José Motserrat Torrents en
su version de El Evangelio de Judas. Segun
Torrents, en sentido estricto, Gnosis signifi-
ca: “Conocimiento religioso reservado a una
élite”. En sentido estrictisimo: “Un determi-
nado grupo de sistemas judios y cristianos
antiguos”. Torrents, contextualiza ademas
los acuerdos del Coloquio de Mesina y expli-
ca que: “Los dos ultimos sentidos se ajustan a
las definiciones desciptivas acoradadas en un
Coloquio de especialistas reunidos en mesina
en 1966. A pesar de las reticencias de ciertos
historiadores, siempre reacios a someterse a
la disciplina de las terminologias pactadas,
no veo motivo alguno para apartarme de las
delimitaciones tan laboriosamente acordadas
hace cuatro decenios”.

En el documento conclusivo del Coloquio
de Mesina se sefalaron, junto con las ante-
riores, otras definiciones descriptivas como
hipétesis de trabajo:

1.- El gnosticismo de las sectas del siglo
I, implica una serie coherente de caracteris-
ticas que pueden resumirse en la concepcion
de la presencia en el hombre de una chispa
divina, que proviene del mundo divino, que
ha caido en este mundo sometido al destino,
al nacimiento y a la muerte, y que tiene que
ser despertada por la contraparte divina del
ser humano -su intimidad infinita o espiri-
tual para ser finalmente reintegrada- en el
reino de lo divino, lugar de donde procede.

2.- El tipo de gnosis que implica el gnos-
ticismo esta condicionado por un cierto nu-

44 . EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

mero de fundamentos ontolégicos, teoldgicos
y antropoldgicos. Desde esta perspectiva no
toda gnosis es gnosticismo, tan sélo aquella
que implica, la idea de una connaturalidad
divina de la chispa que debe ser reanimada y
reintegrada; esta gnosis del gnosticismo im-
plica la identidad divina del cognoscente (el
gnostico), de lo conocido (la substancia divina
de su Ser Intimo trascendente) y del medio
por el cual conoce (la gnosis como facultad
divina implicita que debe ser despertada y
actualizada).

Garcia Bazan, amplia estas conclusiones,
indicando que “sélo las doctrinas gndsticas
que incluyan los fundamentos mitoldgicos,
teoldgicos y antropoldgicos dichos, forman
parte del gnosticismo. Y esta connaturalidad
de la particula pneumadtica con lo divino hace
que la gnosis del gnosticismo sobreentienda
la identidad del cognoscente, de lo conocido
y del medio del conocimiento, es decir, la gno-
sis, que como facultad superior implicita debe
ser actualizada. Esta gnosis es una revelacion-
tradicion. Debe tenerse en cuenta la existencia
en esta designacion de formas de pensamiento
contempordneas a los grandes sistemas gnos-
ticos cristianos y que presentan ciertas simi-
litudes con la doctrina y escuelas del gnosti-
cismo: el hermetismo, ciertos neoplatonicos,
etc.,, que también deben ser examinadas y cla-
sificadas”

3.- El pensamiento «pregndstico» es aquel
que presenta caracteres que pueden ser iden-
tificados exteriormente con los sistemas gnos-
ticos, pero estando esos rasgos integrados en
una concepcion, en su conjunto, ajena al gnos-
ticismo. Pensamiento que no esy es gnostico y
esta dualidad quedaria expresada con el voca-
blo “pregnéstico”.

4.- Lo «protognéstico» tendria como tér-
mino de denotacion a todo sistema gnéstico
incipiente o germinal, es decir, movimientos



espirituales que estdn impregnados por una
actitud similar a la que caracteriza a los sis-
temas gndsticos consagrados.

En la obra de Garcia Bazan, se encuentra
informacidn relativa a los conceptos: gnosti-
co y gnostizante, que a continuacidn se trans-
criben:

e) El adjetivo “gndstico” puede aplicar-
se tanto a concepciones que se vinculan
a la gnosis como al gnosticismo. En rea-
lidad, stricto sensu, su significacion tiene
mayor parentesco con gnosis que con gnos-
ticismo, pues, como veremos, éste contiene a
aquella como su aspecto fundamental, y aquel
lo que hace es determinarla en movimientos
histéricos que encierran ciertos caracteres
fijos. La ambigltiedad del término, por consi-
guiente, es intransferible y sélo el contexto
literario puede facilitar su significado exacto.

f) Queda finalmente por tratar el térmi-
no “gnostizante”. Este se encuentra bastante
proximo por su significacion a “pre-gnosti-
co”, ya que el vocablo hace referencia a ras-
gos que poseen analogia con el gnosticismo,
pero integrados en un sistema no gnostico.
Preferimos usar el adjetivo “pre-gnéstico”
para aquellos casos que se presentan como
anteriores a los grandes sistemas del siglo II
y siguientes, y “gnostizante” para los contem-
poraneos y posteriores.

Como lo aclara el Maestro Samael Aun
Weor, el término gnostizante “se relaciona
con aspectos intrinsecos que poseen cierta
similitud con el Gnosticismo Universal, pero
integrados en una corriente no definida como
Gnosis” En cierta medida, tal como lo afirman
las escuelas gnosticas, el término puede re-
ferirse a una labor de ensefianza tendente a
promover la Gnosis. Sin embargo, en nues-
tra comprension del término, en este caso,
esa labor no se realiza explicitamente como
gnostica, sino mas bien en un contexto mas

niversalidad y Sternidad de la _Gnosis

abierto y libre asociado al ecumenismo y
principios de interespiritualidad, holismo,
transdisciplinariedad, mistica, despertar es-
piritual, meditacién, busqueda de la verdad,
liberacion espiritual, didlogo interreligioso,
religion comparada, rescate de cosmovisio-
nes antiguas; entre otros.

El concepto ha sido utilizado por diferen-
tes autores, como Xavier Alegre en su diser-
tacion sobre “El concepto de salvacion en las
Odas de Salomén: contribucion al estudio de
una soteriologia gnostizante y sus posibles
relaciones con el cuarto evangelio”; por Do-
mingo Mufoz Leon, en su obra Palabra y
gloria Excursus en la Biblia y en la literatura
intertestamentaria”; Sofia Torallas Tovar en
su obra: Gramadtica de copto sahidico; y por
Henri Charles Puech, en su obra En torno a
la Gnosis, para citar algunos estudiosos que
han usado el término.

Influencia 'y
legado del Coloquio

A pesar del tiempo transcurrido desde
su realizacion y de que algunas de sus con-
clusiones y modo de abordar el fenémeno
gnostico han sido contempladas desde nue-
vas perspectivas es necesario resefiar que en
el momento de la realizacion del Coloquio, no
habian sido traducidos todavia la mayor parte
de los Cddices de Nag Hammadi-, el Coloquio
de Mesina es un referente en la historia del
estudio y analisis académico del gnosticismo
de los primeros siglos del cristianismo.

Universalidad de l1a Gnosis

El mas exaltado gnostico contemporaneo:
Samael Aun Weor, afirma que: “Como quiera
que los estudios gndsticos han progresado ex-
traordinariamente en estos tltimos tiempos,

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018 - 45




COLOQUIO DE MESINA -1966

ninguna persona culta caeria hoy, como an-
tano, en el error simplista de hacer surgir a
las corrientes gndsticas de alguna exclusiva
latitud espiritual. La palabra “Gnosticismo”
encierra dentro de su estructura gramatical
la idea de sistemas o corrientes dedicadas al
logro de la Gnosis en el ser humano”. Y esta
conquista va mas alla en el tiempo del siglo
I1 de la era Cristiana y mas alla también del
entorno de las culturas que florecieron por
esa época en torno del mar Mediterraneo...
“Si bien es cierto que debemos tener en cuenta
en cualquier sistema gndstico sus elementos
helenisticos orientales, incluyendo Persia, Me-
sopotamia, Siria, India, Palestina, Egipto, etc.,
nunca deberiamos ignorar a los principios
gndsticos perceptibles en los sublimes cultos
religiosos de los nahoas, toltecas, aztecas, za-
potecas, mayas, chibchas, incas, quechuas, etc.,
etc., etc., de Indo América”.

Montserrat Torrents, en relacion con ese
hermoso legado del Coloquio y los compo-
nentes ontolégicos de la Gnosis, es decir, los
que conciernen directamente al Ser, resalta
que: “El documento conclusivo del Coloquio de
Messina, describe de este modo el mencionado
componente: La concepcion de la presencia en
el hombre de una centella divina, que proviene
del mundo divino, que ha caido a este mun-
do sometido al destino, al nacimiento y a la
muerte, y que tiene que ser despertada por la
contraparte divina del Yo para ser finalmente
reintegrada’”. Que constituye elemento pri-
mordial en la Cosmovisién Gndstica, al plan-
tear la realidad que el ser humano actual, la
humanidad mecanica, no posee Alma, sino
solamente una fracciéon de la misma. Una
chispa divina o Esencia maravillosa, que me-
diante el camino, la didactica propuesta en la
historia de Pistis Sophia, quien busca la ver-
dad y la encuentra, se hace libre al realizar
dentro de si el misterio del “salvator salvan-

46 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

dus”, realizando enormes transformaciones
intimas, en pareja, en castidad, eliminando
al querido Ego, despertando conciencia y
autorealizandose a fondo. De esta manera,
la Gnosis se hace vida en quien encuentra la
verdad, al iniciar el proceso de autodescubri-
miento y despertar de la conciencia. Por tal
razon, el Quinto de los Siete afirma: “Hablan-
do muy francamente y sin ambages diremos:
La Gnosis es un funcionalismo muy natural
de la conciencia, una Philosophia perennis et
universalis” La Gnosis es eterna y universal.

En este sentido, Cuidaut, del que ya se han
realizado referencias en parrafos anteriores,
cita a F.C. Baur, de quien afirma “es sin duda
el verdadero fundador de la investigacién so-
bre la gnosis’, quien presenta el estudio de la
Gnosis “no como una herejia, sino como una
nueva religion, como una sintesis de fuerzas
religiosas paganas anteriores al Cristianis-
mo... como una interpretacion alegdrica del
N.T” Para Baur, “la gnosis es el punto de par-
tida de una filosofia religiosa cristiana cuyo
punto culminante serian los trabajos de He-
gel” Cita también a W. Bousset, un exégeta
del N.T. para quien “los mitos de la salvacion
en el gnosticismo no provienen del cristianis-
mo, sino que son anteriores’.

Mas adelante, se apoya en R. Reitzenstein,
quien “escruta el pensamiento oriental para
poder llegar a comprender mejor el cristianis-
mo. Nos revela nuevas fuentes, en particular
el Canto de la perla (que se encuentra en los
Hechos de Tomas). Lo ve como un texto capital
para la comprension de la gnosis, y descubre
en él el mito del «salvador-salvado».

La gnosis hunde sus raices en Oriente y
lleva en su seno el misterio redentor iranio,
que se origina en Persia y encuentra su for-
ma mas pura en el maniqueismo y en el man-
deismo, y cuyo centro es la identidad entre
Dios y el alma.



Garcia Bazan, en su obra Sobre el gnosti-
cismo y los gndsticos, plantea que: “La gnosis
es una revelacién-tradicion, y hay en los gran-
des sistemas gndsticos cristianos similitudes
con la doctrina y escuelas representadas por
el Hermetismo, algunos neoplatdnicos y escri-
tores cristianos alejandrinos”. En su obra: La
Gnosis eterna, explica que: “La palabra «gno-
sis» significa conocimiento. Deriva de una an-
tigua etimologia indoeuropea, jid, también
presente en el sustantivo sdnscrito jidna, con
un significado idéntico: el conocimiento en si
mismo. Es decir, el saber directo e inmediato,
despojado tanto de los velos que lo obstaculi-
zan (el error, o el olvido), como de los inter-
mediarios que lo fracturan y lo debilitan (el
juicio y la razén).

De acuerdo con este sentido, primero la
gnosis posee una especificidad que la distin-
gue de los fendmenos cognoscitivos que deri-
van de la percepcién sensible y el raciocinio,
pero asimismo una universalidad que la em-
parenta con el tipo de conocimiento que se
origina en la inteleccion (ndéesis) platonica,
la intuicion (anubhdva) del hinduismo y, en
general, las corrientes metafisicas y religiosas
que basan la fuente del conocimiento en la re-
velacion profunda, la experiencia directa de lo
que es real, es decir, lo verdadero e inmutable;
o bien, gnosis es la tradicion comunitaria que
se inspira en estas raices’.

La Gnosis Cristiana

La Gnosis cristiana, mas especificamente,
la gnosis ligada al cristianismo primitivo, se
encuentra en los Evangelios gnosticos. Al-
gunos de estos Evangelios son: el Evangelio
de Maria Magdalena, el Evangelio de Tomds,
el Evangelio de Felipe y el Evangelio de Ju-
das. La mayoria de los Evangelios gnosticos
forman parte de la gran Biblioteca gnostica
Copta del museo de El Cairo o Biblioteca de

YUniversalidad y Gternidad de la _Gnosis

Nag Hammadi, declara Patrimonio mundial
de la humanidad por la UNESCO.

Sin embargo, al escudrifiar el Antiguo Tes-
tamento y los evangelios canénicos, es posi-
ble encontrar referencias a la Gnosis, como
es el caso del Evangelio de Juan. “Si me cono-
cieses, también a mi padre conocerias; y desde
ahora le conoces y le has visto” (Jn 14:7). “El
espiritu de verdad, al cual el mundo no pue-
de recibir, porque no le ve, ni le conoce; pero
ustedes le conocen, porque mora con ustedes
y estard en ustedes” (Jn 14:17). “Padre justo, el
mundo no te ha conocido, pero yo te he cono-
cido, y estos han conocido que tii me enviaste”
(Jn 17:25).

En el libro de Oseas se lee: “Mi pueblo pere-
ce por falta de conocimiento. Porque tu has re-
chazado el conocimiento, yo te rechazaré de mi
sacerdocio; porque has olvidado la instruccién
de tu Dios, también yo me olvidaré de tus hijos”.

En Mateo 11, “Jests, dijo: Te alabo, Padre,
Sefior del Cielo y de la Tierra, porque escondis-
te estas cosas de los sabios y de los entendidos,
y las revelaste a los nifios. Si, Padre, porque asi
te agradd. Todas las cosas me fueron entrega-
das por mi Padre; y nadie conoce al Hijo, sino
el Padre, ni al Padre conoce alguno, sino el
Hijo, y aquel a quien el Hijo lo quiera revelar’.

En el Evangelio de Lucas se explica por
qué las palabras de Jesus a sus discipulos
fueron gnosticas y el resto de la humanidad
recibio solo alegorias o parabolas: “Y sus dis-
cipulos le preguntaron, diciendo: ;Qué signi-
fica esta pardbola? Y él dijo: A ustedes les es
dado conocer los misterios del reino de Dios;
pero a los otros por pardbolas, para que vien-
do no vean, y oyendo no entiendan’. (Lc 8:9,10)

Pablo, quien traslada el Evangelio de la
Gnosis Cristiana entre los gentiles, dice en la
Epistola a los Colosenses: “Para que se consue-
len sus corazones, instruidos en caridad y para
toda la riqueza de la plenitud de la inteligencia,

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 47




COLOQUIO DE MESINA - 1966

en conocimiento del misterio de Dios Padre y
Cristo; en quien estdn todos los tesoros de la
sabiduria y ciencia ocultos” (Col 2:2-3, Septuaginta)

El Maestro Samael Aun Weor, en su
obra EI Matrimonio perfecto, explica que: “Ya
estd definitivamente comprobado que Jests,
el Cristo fue gndstico. El Salvador del mundo
fue miembro activo de la casta de los esenios,
misticos que jamds se cortaban el cabello ni la
barba. La Iglesia Gndstica es la auténtica Igle-
sia primitiva cristiana cuyo primer Pontifice
fue el iniciado gndstico llamado Pedro. A ella
pertenecio Pablo de Tarso. Este fue nazareno.
Los nazarenos fueron otra secta gndstica...”

“Nosotros francamente hemos tomado la
resolucién de hacer conocer ptiblicamente la
raiz del Cristianismo: el Gnosticismo. Esta es la
Iglesia Cristiana Primitiva. A esta Iglesia Gnds-
tica pertenecio el Patriarca Basilides, célebre
alquimista que dejé un libro de plomo con siete
pdginas, el cual segtin dice el Maestro Krumm
Heller, se conserva en el museo de Kircher en el
Vaticano. Este libro no puede ser entendido por
los arquedlogos porque es un libro de ciencia
oculta. Basilides fue discipulo de San Matias...”

“A la Iglesia Gndstica Catdlica Cristiana
Primitiva pertenecieron santos como Satur-
nino de Antioquia, célebre cabalista. Simén el
Mago, quien se desvio lamentablemente. Car-
pdcrates, que fundé varios conventos gnosti-
cos en Espafia, Marcidn de Ponto, Santo To-
mads, Valentin.

El gran maestro de Misterios mayores llama-
do San Agustin. Tertuliano, San Ambrosio, Ire-
nio, Hipdlito, Epifanio, Clemente de Alexandria,
Marcos, el gran gnéstico, que cuido de la Santa
Uncidén Gnéstica, y nos dejo ensefianzas extraor-
dinarias sobre el camino de las fuerzas sexuales a
través de las doce puertas zodiacales del organis-
mo humano. Gnésticos fueron también: Cerdon,
Empédocles, San Jerénimo y muchos otros santos
de la Antigua Iglesia Gnéstica’.

48 . EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

La obra monumental de la Gnosis es
el: Pistis Sophia, el libro de la sabiduria-po-
der, que permite elevarse al ser humano de
una simple creencia, hacia la real sabiduria.

En la Enciclopedia Prdctica Jackson, vo-
lumen V, se lee lo siguiente: “El término se
deriva de gnosis (conocimiento), ello es, el
propdsito de elevarse desde la fe (pistis), en
la autoridad de Dios y de la Iglesia, hasta un
saber racional de las cosas divinas. La filoso-
fia de la gnosis se vincula al neoplatonismo.
Dios produce por emanacién, una serie de se-
res intermedios llamados eones. Entre Dios y
la materia situan los gnésticos el mundo. La
emanacion de los eones en serie descendente
se recorre nuevamente en linea ascendente
hasta llevar a la salvacion. La creacién del
mundo y la redencién del hombre son hechos
naturales”. En dicha Enciclopedia se cita a
gnésticos de la época del Cristianismo primiti-
vo: Marcién, Apeles, Basilides, Manes, Clemen-
te de Alejandria, Origenes. De este ultimo se
lee lo siguiente: “Origenes fue el filésofo mds
grande de la época inicial de la Patristica. Su
obra: De los Principiosconstituye la primera
suma teoldgica’.

Arnoldo Krumm Heller, Huiracocha, en
su obra, La Iglesia Gndstica, explica que: Asi
como en todas la religiones existe un libro sa-
grado o Biblia o conjunto de todas las ense-
fianzasy doctrinas que integra cada una, del
mismo modo, los gndsticos, dentro de nuestra
Iglesia, disponemos también de un libro san-
to, y con algunas referencias sobre él quisiere
comenzar con mi estudio, advirtiendo, desde
luego que para comprender los diferentes au-
tores, hay que considerar la época y el sentido
esotérico de en qué fueron escritos’.

“Lo que es el Talmud para los semitas, el
Bhagavad-Gita para los budistas, el Cordn
para los musulmanes y la Biblia para los
Cristianos, es para nosotros la Pistis Sophia.



Veamos, pues, en sintesis, lo que acerca de ella _..’3’
dice un historiador y veremos que Pistis es un -5
libro y entidad espiritual a la vez’.

“Se trata, del libro cumbre de todas las
doctrinas gndsticas, el cual fue publicado en
latin el afio 1851 por Schwartze y Petermann,
con arreglo a un cédigo del museo de Londres,
llamado Askeniano, cuya vejez se remonta al
siglo 11, aunque algunos opinen que al Siglo
V. (Opus Gnosticum Valentino adjudicatum est Cédice
manuscripto Coptico Londinensi descripsit et latine ver-
tit M.G.Schwartze”).

“El original griego de esta obra, que sirvi6
de base en los primeros siglos, no ha podido
ser hallado. Sélo se tiene el texto Sahidico, que
es una traduccién al Copto del Manuscrito Pri-
mitivo. El Papiro Copto, en cambio, fue encon-
trado en Egipto sin que nada pueda atestiguar
si el Original Griego fue compuesto, asimismo,
en este Pueblo. En lo que si concuerdan todos
los Criticos, es en que estd Obra proviene de
algunas de las multiples Escuelas o Sociedades
Gndsticas Primitivas, creyéndose mds bien que
perteneceria a los Ophitas’.

“Se divide en 148 Capitulos y en cuatro
grandes partes o libros. El primero y el cuarto,
no llevan inscripcion alguna, mientras que el
segundo es encabezado por este titulo: Segun-
do Libro de la Pistis Sophia. Lleva también un
rétulo al final que dice: Parte de los Voltimenes
del Salvador’.

Gracias a la Gran obra realizada por el
Verbo de Dios (Samael Aun Weor) y otros
precursores, la Gnosis contemporanea se ha
difundido en gran parte del mundo. Por otro
lado: el descubrimiento de la biblioteca de
Nag Hammadi y otros cédices gnosticos, en-
tre ellos, los cddices de Oxirrinco ampliaron
la difusién de la Gnosis y el horizonte gnosti-
co se ensancho hasta permitirnos compren-
der que la Gnosis es eterna y universal.



XXIV Congreso Gnostico
Internacional de Antropologia

Manzanillo, Colima , México

ELXXIV Congreso Gnéstico Internacional a llevarse a cabo en Manzanillo, Colima, México,

es un evento organizado de forma sincera con la intencion de fortalecer la ensenanza

gnostica y alimentar el espiritu de sus participantes.

Invitamos a todos los estudiantes gnésticos y simpatizantes de estas ensenanzas a
concurrir a esta ciudad, para compartir, mas que una bonita convivencia, un trabajo en

nombre del Cristo, que ayude a irradiar luz, amor, armonia a esta pobre humanidad.

Adjuntamos los mensajes periddicos en los que se ha dado a conocer informacion del

Congreso

i . g
. A—
APt s st

uv

CONGRESO GNOSTICO
INTERNACIONAL oe

https: //congreso:gaqéx’(tg_ '

h P .
J/’4

'l

T s

L
U
L ]
"o
» o=
L
L
L
L
LI
L




e/fpue? de (& “Rosurreccion, confis (e Grnesis primeramente a
Santiate ol Justo, a Fedre (7 a uar; éstos a su vez la retransmitioron al
me los Tece Q/pésfa/e ‘) / les Tece a lbs Setenia, une de les cuales

G
era Bel‘lmﬁé.” (“Hypotyposeis”, Libro VIE citado por “Eusebio de Cesarea”, “Historia Eclesiastica”, “Libro 2”.)

« a Gnosis es, por asi decirlo, un “... La Gnosis es transmitida por Tradicién,
perfeccionamiento del hombre como se entrega un deposito, a los que se
en cuanto Hombre, que se realiza han hecho, seguin la Gracia de Dios, dignos

plenamente por medio del Conocimiento de tal ensenanza. Por la Gnosis resplandece

de las Cosas Divinas, confiriendo en las la dignidad de la caridad “de la luz en luz”.
acciones, en la vida y en el pensar una En efecto, esta escrito: “Al que tiene, se le
armonia y coherencia consigo misma y con dara mas” (Lc 19:26): al que tiene Fe, se le

el Logos Divino. Por la Gnosis se perfecciona dara la Gnosis; al que tiene la Gnosis, se le

la Fe, de suerte que Unicamente por ella dara la Caridad; al que tiene Caridad, se le

alcanza el fiel su perfeccién...” (...) dara la Herencia...” (Clemente de Alejandria;

Sthiomatd Vil 107555



“... La Fe es, por asi decirlo, como un
Conocimiento en compendio de las cosas
mas necesarias, mientras que la Gnosis

es una explicacién sélida y firme de las
cosas que se han aceptado por la Fe,
construida sobre ella por medio de las
Ensenanzas del Senor. Ella conduce a
lo que es infalible y objeto de Ciencia.
A mi modo de ver, se da una primera
conversion salvadora, que es el
transito del Paganismo a la Fe, y una
segunda conversion, que es el paso de
la Fe a la Gnosis. Cuando ésta culmina
en la Caridad (Amor), llega a hacer al
que Conoce, Amigo del Amigo que es
Conocido...” (“Stromata”, VI, 57, 3).

“... El Senor no revelé a muchos lo que
no estaba al alcance de muchos, sino a
unos pocos, a los que sabia que estaban
preparados para ello, a los que sabia.
que podian recibir la Palabra
~y configurarse con ella. Los
Misterios, como el mismo Dios,
se confian a la Palabra, no a
la letra. Y si alguno objeta
que esta escrito que “nada
hay oculto que no haya de
manifestarse, ni escondido
que no haya de revelarse”
(Mt 10), le diremos que
la misma Palabra Divina
anuncia que el secreto
sera revelado al que lo
escucha en secreto,
y que lo oculto sera
hecho manifiesto
al que es capaz de
recibir la Tradicion
transmitida de una
manera oculta,



como la Verdad. De esta suerte, lo que es
oculto para la gran masa, sera manifiesto
para unos pocos...” (“Stromata”, I, I, 13, 2).

“... Si admitimos que el mismo Cristo es
Sabiduria que actla mediante la actuacién de
los Profetas, por medio de la cual puede uno
aprender la Tradicién Gnéstica de la misma
manera con que El durante su vida ensefd

a los Santos Apéstoles, la Gnosis sera una
Sabiduria que consiste en un Conocimiento
y una Comprensién de las realidades
presentes, futuras y pasadas, con la
seguridad y firmeza que le confiere el hecho
de haber sido entregado y.revelado por el
Hijo de Dios... Esta Gnosis fue entregada por
via no escrita a algunos de los Apéstoles y
nos llegd por transmisién de generaciones
sucesivas...” (“Stromata”, VI, 7, 6l).

“Esta obra no es un escrito compuesto con
arte para ostentacién, sino unas notas para

el recuerdo, tesoro para mi vejez, remedio
contra el olvido, un simple reflejo y esbozo

de aquellos discursos brillantes y llenos de
vida de aquellos hombres bienaventurados
verdaderamente dignos de ser oidos, a los

que yo tuve el honor de escuchar... Ellos
conservaron la Tradicién Verdadera de la
Ensenanza bienaventurada que procedia
directamente de Pedro, y Santiago, y juan, y
Pablo, de los Santos Apostoles, recibida de
padres a hijos, aunque son pocos los hijos .
semejantes a sus padres. Y asi ellos porila. -
Gracia de Dios depositaron en nosotros
aquella semilla que se remontabaensu .
origen a los padres y a los Apéstoles. Tengo.
por cierto que los lectores se alegraran, no
de esta exposicion en si misma, sino de la

Fidelidad Vigilante de estas indicaciones...
“(“Stromata”, I, I, 11 y siguientes.)

EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 20/18- 53



SunmmumiSupiemumMESanctuakilim
Progranagil[B

CentactoFszumme@hotmail:-com 4507-"883 - 9255 e

M

1718 de noviembire: Jownadas Litirgicas para misienenos
t10 24 de diciembre: Navidad

Un programa basado en la practica de la ensefianza gndstica y
respetando el espiritu del Avatar de Acuario

Bienvenido a los miembros de Segunda Camara

"La quistudy ol slencio de (s ments tionen un solo obfetivo; fiberar I

- de la mente [para que esta, fusionada con la monada o Infimo, pueéé;i
W, mentar eso que nosotros llamamos la verdad." )




Heila.don sobre

WMMMM%L@%%}”.

!
5
1

j\
“Yelad y orad, para que no entréis en tentacion;
el espiritu a la verdad esta dispuesto, pero la carne es déhil.” (mateo 26.41

g/ge texto reflexiona sobre una caracteristica del camino interior y de la misma
existencia. La vida implica movimiento, cambio, transformacién e imperma-
nencia. Esta propiedad de la existencia acarrea como consecuencia vital una deriva
hacia lo desconocido. En una transformacién siempre aparecen elementos nuevos.



SReflexion sobre la incertidumbee del “Camino

La mayoria de los seres humanos adop-
tan diferentes actitudes ante este inalterable
discurrir del tiempo, cada cual se relaciona
de alguna manera con este futuro incierto
o proceso ignoto de la vida.

De igual forma sucede con el camino
interior. El maestro Samael ensefa que la
iniciacion es la misma vida. Esto implica que
la senda integra esta propiedad.

En si mismo el Ser florece como “Vida
auténtica”, plena, en su naturaleza espiritual,
sin [imite y permanente a través del tiempo.
El Padre se define como la Verdad. Y, a su
vez, esta es lo desconocido de instante en
instante.

El Cristo dice de si mismo: “Yo soy el Ca-
mino, la Verdad y la Vida, nadie viene al
Padre, sino por mi”. (Juan 14. 6)

La incertidumbre de la vida es, en mu-
chos casos, incomprendida, rechazada,
condenada por la mente sensual. Esta no
transformacion correcta de la incertidum-
bre, internamente se convierte en preocu-
pacion, temor, recelo, inseguridad, etc. El he-
cho de que la personalidad es incapaz de
dar certeza ante esta propiedad de la vida
genera una respuesta psicolégica equivoca-
da y recurrente. Esta reaccion se extiende al
camino vy al Ser.

Se entiende por incertidumbre' como la
falta de certeza, de informacién o conoci-
miento seguro, duda, inseguridad o perple-
jidad, esotéricamente cuando se sufre por
falta de iluminacion interior. La incertidum-
bre también es un reto, desafio o una ex-
pectativa desde la perspectiva psicolégica.
Sin embargo, asumido como una duda o
inseguridad se alza como un elemento li-
mitador o condicionante de la persona. Esta
actitud redunda en el individuo debilitando
al alma. El Cristo denomina “la carne” como

1.- La incertidumbre es un arcano menor, es el misterio 28

56 - EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018

fuente de debilidad en referencia a la per-
sonalidad o mente. La parte material del ser
humano es fragil con respecto a la parte
espiritual.

El Cristo intimo ejerce su voluntad y es-
tablece la luz para dirigir los pasos de la
realizacion. En este proceso establece rigor
y disciplina a los centros de la maquina hu-
mana. La incertidumbre del camino y de
la vida en la conquista de la plenitud de la
Verdad siempre se halla presente.

El futuro no tiene existencia real ni las
consecuencias de los eventos pueden ser
controlados por la mente mecanica.

“Es urgente vivir de momento en mo-
mento sin las preocupaciones del pasado,
y sin los proyectos del futuro. La Verdad
es lo desconocido de momento en momen-
to, nuestras mentes deben estar siempre
alertas, en plena atencidn, libres de prejui-
cios, preconceptos, a fin de ser realmente
receptivas”. (Educacion fundamental. Cap.
Saber escuchar)

Los tres enigmas del tiempo son el pasa-
do, presente y futuro.

El presente es la realidad. El pasado es
lo que ciertamente se conoce. Y el futuro
es lo que se ignora. Pasado vy futuro no tie-
nen existencia, no pertenecen a la realidad.
El pasado deja una huella en el presente y
este Gltimo marcard una via en el futuro.
No se puede cambiar el pasado ni actuar
en el futuro. A la certidumbre del pasado le
corresponde la incertidumbre del futuro. El
pasado yace muerto y el futuro es un nino
nonato.

sDoénde se presenta la confusion? En la
mente y en la conciencia desprovista de
reflexion sobre la “razén de ser” de la exis-
tencia y su dimension real, el instante pre-
sente.



Toda actividad que se realiza en el pre-
sente irremediablemente acarrea una con-
secuencia en el tiempo. Este es el principio
de causa y efecto. El tiempo es la magni-
tud que ordena los acontecimientos de la
naturaleza. El presente tendra un fruto que
la mente esperard con ilusion, fantasia, in-
certidumbre, recelo, aversion, expectacion,
alegria, etc.

El agricultor anhela una buena cosecha,
la recompensa del fruto de su labor. Para
ello, se esmera en la siembra y cuidado del
huerto en el momento presente. Las condi-
ciones climaticas son incontrolables por él.
La meteorologia es el factor mdas importan-
te de incertidumbre que debe asumir. Este
albergard fe y esperanza en que el clima le
serd propicio. Estas son virtudes de la Esen-
cia que abren el corazén a la inspiracion
para ser asistidos por el Ser. La incertidum-
bre de la vida sélo se sobrepasa con la con-
ciencia y los atributos del alma.

Como se sabe, muchas veces, la clima-
tologia es adversa a los intereses del labra-
dor. Recordar el sueno del Faraén, donde
visualizé como salieron siete vacas gordas
y siete vacas flacas del rio y éstas ultimas
se comieron a las primeras (Génesis 41. 1-7).
El Padre siempre asiste a su Esencia.

Asi es la vida y, del mismo modo, el ca-
mino. Todo aquello que se relaciona con
la Verdad carga con una parte de incerti-
dumbre.

La senda se recorre sobre la base de la
existencia. Los elementos y atributos que
la componen actian como un espejo y
reflejan la imagen interna del estudiante.
Esto le permite descubrir en los diferentes
escenarios aquello que desconocia de si
mismo. Este proceso abre la posibilidad al
alma de despertar su propia conciencia de

SReflexion sobee la incertibumbre del Camino

Ser. La via vertical se apoya en la vida, pero
la conciencia la sobrevuela, superando sus
dificultades y pruebas.

Este progreso es posible porque la con-
ciencia realiza una transformacion interior
en la persona: cambia actitudes, formas de
sentir y pensar su propia existencia. En este
sentido el peregrino se halla vivo en el ca-
mino, aprovecha la particularidad del conti-
nuo movimiento de la vida y su incertidum-
bre. Esto no seria viable si uno no se halla
presente a la existencia bajo los principios
del desarrollo del alma.

El camino interior en realidad es la vida
experimentada desde un angulo distinto a
coémo siempre se ha asumido. Esta vision
nueva, inédita, de la vida es un estado de
conciencia superior, una busqueda de la in-
timidad del alma, el Ser. La senda espiritual
es un proceso de interiorizacion.

La incertidumbre comporta que la mente
se halla en una prueba constante de adap-
tacion, flexibilidad, reflexiéon y necesidad
de recursos inteligentes. La conciencia del
peregrino es solicitada a cada evento eso-
térico para sobrepasar todo instante que
se le brinda, conocerse a si misma, experi-
mentar su madurez y fortaleza del alma. En
este sentido se refuerzan los principios de
la conciencia y valores humanos.

La existencia es la arena por donde se
traza el camino interior. Uno lo recorre de
forma voluntaria. La incertidumbre es una
constante del camino. Quien anhela vivir
una vida plena evita refugiarse en la como-
didad, seguridad y tranquilidad que le pro-
porciona la vida mecanica y rutinaria que la
mente elabora a través del tiempo.

La adaptacion y flexibilidad requieren
vigilancia, esfuerzo, inteligencia y muchas
cualidades humanas segun las circunstan-

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 57

158



SReflexion sobee la incectiDumbre del “Gamino

cias. Una respuesta inteligente a una cir-
cunstancia se caracteriza por una actitud
psicolégica rigurosa. La mente por defini-
cion es incapaz de asumir objetividad, pre-
cision y equilibrio consigo misma.

La senda se recorre a través de un im-
pulso y movimiento fntimo.

“Entonces Jesus les dijo: Todos voso-
tros os escandalizaréis de mi esta noche;
porque escrito estd: Heriré al pastor, y
las ovejas del rebario serdn dispersadas”.
(Mateo 26. 31)

Muchas etapas de la via espiritual nos
las impone la existencia, son fruto de una
definicion interior. El peregrino las elige y
asume libremente como un acto de deter-
minacion de su anhelo. Uno se define por
una opcion, en este caso, la vida vertical, sin
embargo, desconoce las etapas del camino.
Uno lee, escucha, se instruye, le hablan de
los pasos, pero es él mismo quien los reco-
rre. A pesar de la informacion, lo primero
que aparece es la incertidumbre. Muchos
estudiantes son abrumados por ella.

Reflexione el lector: El camino interior lo
conduce a uno a la luz, a la felicidad, a la
paz interior. Sin embargo, en los primeros
pasos lo Unico que ve, siente o aparece
ante él son tinieblas: dudas, reservas men-
tales, miedos y vértigos... es el guardian del
Umbral.

Si uno no comprende cabalmente este
aspecto psicolégico o etapa de la senda,
arrastra consigo una carga, que con el can-
sancio de la marcha termina por detenerlo.
En este caso la carne y el espiritu son dé-
biles. Esta fase de incertidumbre, temor y
duda no son espectros ajenos como ladro-
nes que asaltan los caminos. Estas sombras

58 - EL Aureo FLORECER - Niimero 39 - Noviembre 2018

l//

son el “mi mismo” del estudiante que surge
del subconsciente por el hecho de empren-
der la travesia.

Cuando el estudiante aprehende esta
realidad, las proyecciones desaparecen. De
esta manera, uno asume de forma practi-
ca y real su definicién y se concentra para
llevarla a cabo. Segin uno avanza en su
resolucién estas sombras de la duda reapa-
recen. Si se trabajan y eliminan los egos que
las provocan, a pesar de la debilidad de la
carne, prevalece la fortaleza del espiritu. En
cada aumento sensible del nivel del Ser, este
proceso aflora porque el camino del Padre
se dirige a lo desconocido, hacia la Verdad
que se halla escondida dentro de uno.

Todo paso, decision, se realiza en la
existencia y atrae la incertidumbre que le
es propia a su naturaleza. Decisién, defini-
cion, resolucion... es voluntad, la cual debe
cristalizar en conciencia. Convertirse en
Voluntad Consciente. Esta a su vez, segin
se enriquece, se alinea con la del Padre. La
voluntad del Padre también es una incerti-
dumbre para el alma humana. Asi lo expre-
sa claramente el evangelio en la figura de
los Ap6stoles y del mismo Jesus.

La senda interior se abre con los impul-
sos y acciones que el mismo peregrino des-
pliega sobre el terreno de los hechos. La
realizacion de los tres factores de la revolu-
cién de la conciencia es fruto de la voluntad
de ser.

La asistencia del Padre ante la incerti-
dumbre vy dificultades del camino.

Ningun padre terrenal sensato que ama
a su hijo de corta edad lo enviaria por un
camino lleno de peligros, atravesar una ciu-
dad hacia un destino que éste desconoce.



Un buen Padre lo acompana.

Esto mismo sucede con la senda inte-
rior. El Padre desde las profundidades de
la psiquis inquieta, agita al alma para que
emprenda un camino desconocido y en
el momento que se define, Fl estd presen-
te en todo momento. Cada parte del Ser
posee su funcién y su gnosis. A cada una
le corresponde un cometido. La mayoria
se hallan vinculadas a la auto-realizacion.
Su alegria es ser Utiles al Padre, esta dicha
debe alcanzar también a la Esencia. La in-
quietud de la Mdénada se convierte en los
anhelos de todas sus partes. Siendo todo,
una unidad, asisten a la Esencia primero y
mas adelante, al alma humana a alcanzar
la integracion. Tal como ensena el Maestro
Samael si el alma fracasa todas las partes
del Ser fracasan.

Esto implica que la inteligencia solar se
halla presente en los diferentes planos ocu-
pandose como de un Todo por las nece-
sidades espirituales del alma. En el terreno
practico o existencia es el alma que afronta
las dificultades vy, en las dimensiones supe-
riores, el Ser se ocupa de las cosas que son
propias de su ministerio.

Cuando la Ley, por ejemplo, reclama su
deuda, el alma asume esta realidad y pasa
por un proceso karmico. Paralelamente, la
Madre Divina asiste al alma a superarlo y
se negocia con los jueces su reduccién o
cancelacion. Esto sucede en todos los apar-
tados del trabajo interior y las etapas de la
Senda.

“Y se le aparecié un dngel del cielo para
fortalecerle. Y estando en agonia, oraba
mds intensamente; y era su sudor como
grandes gotas de sangre que caian hasta
la tierra”. (Lucas 22. 45-44)

La experiencia directa de todo acon-

C}W(eﬂmio’n sobre la incertidumbre el “Camino

tecimiento intimo del alma es sumamente
importante. El estar presente internamente
a este proceso reduce considerablemente
la incertidumbre del camino. Esta vivencia
a la realidad interior aporta la indispensable
fe y esperanza en el trabajo realizado y en
el mismo Ser.

La importancia de cumplir la voluntad
del Padre.

“Otra vez fue, y ord por segunda vez,
diciendo: Padre mio, si no puede pasar de
mi esta copa sin que yo la beba, hdgase tu
voluntad”. (Mateo 26. 42)

Toda inquietud del alma nace incipiente,
todo amor por el Padre es embrionario, in-
cluso el amor que se establece en todo tipo
de relaciones: amistad, pareja, filial, paternal,
vocacional, etc. La llamada del corazén, el
anhelo espiritual, el destello de simpatia, el
amor del niflo/a por sus padres... brota in-
maduro, inexperto, elemental, requiere for-
jarse en las entranas de la Tierra filosofal tal
como ensefaban los antiguos alquimistas,
es decir, en el terreno de la vida practica.
Este amor necesita sobrepasar las dificulta-
des, resistencias y oposiciones que surgen
tanto de la existencia y de dentro de la per-
sona. El amor se hace consciente, universal,
a lo largo del recorrido para culminar en la
perfeccion, en la meta.

“Incuestionablemente, el gndstico serio
es un elegido a posteriori”. (La doctrina secre-
ta de Anahuac. Cap. Antropologia gnéstica)

La muerte interior sella el amor en su
perfeccion y por esta causa redime. Esta
excelencia yace en el seno del Padre. El
peregrino que llega al final del camino es
porque cumple con esa voluntad y la une
con El. En realidad, el camino interior es un

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 59

158



Reflexion sobre la incertidumbre del “Camino

aprendizaje. La cristalizacion de la voluntad
se despoja de toda fantasia, falsedad, temor,
huida, es un sacrificio de toda relatividad y
dualidad.

A medida que avanza, el peregrino ejer-
ce la voluntad del Padre y la antepone a la
incertidumbre, la duda y el miedo. Algunas
veces el camino se desconoce y hay que
confiar en la doctrina del guri. Otras veces
la luz del corazoén inspira, pero la incerti-
dumbre a las consecuencias de la accion,
plantean un auténtico trabajo interior que
el alma apesadumbrada por su falta de fe,
renuncia a enfrentarse a ellas.

Estos son ejemplos de como madura el
alma en el periplo interior. En ciertas oca-
siones uno se equivoca, se aleja de la vo-
luntad del Padre, para volver a ella. Muchas
decisiones se realizan en la oscuridad por-
que el estudiante se halla en las tinieblas.
En estas circunstancias el conocimiento de
la doctrina del Cristo es esencial, en ella se
encuentra refugio, guia y fortaleza.

Los tres factores primero se practican y
en su progresivo despliegue se aprehenden
en toda su plenitud. Asi es el desarrollo es-
piritual, contrariamente a como desea la
carne, es decir la personalidad: Ella prefiere
primero comprender cabalmente y después
practicar.

Recordar el aprendizaje de la autoobser-
vacion. El misionero se esfuerza en explicar-
la en todo detalle, uno la practica y, poco a
poco, la entiende y perfecciona.

Es como dejar de fumar, todos los con-
sumidores de tabaco saben que fumar es el
origen de multitudes y horribles enfermeda-
des. Sin embargo, no por ello se abandona,
muchos seres humanos mueren por esta cau-
sa. S6lo cuando la persona enferma entonces
toma en consideracion la informacion.

60 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018

El estudiante debe ahorrarse las conse-
cuencias de la ignorancia antes de que el
alma enferme irremediablemente. De esta
manera, cumple con la voluntad del Padre,
sobre la base de los impulsos del corazén
y refrendadas por las ensefanzas de los
maestros.

Contraste entre la fortaleza del espiritu
y la debilidad de la carne. La oracién del
alma.

“Y estando en agonia, oraba mds inten-
samente; y era su sudor como grandes go-
tas de sangre que caian hasta la tierra”.
(Lucas 22. 44)

A pesar de sus buenas intenciones, cuan-
do el peregrino no toma conciencia de sus
limitaciones adopta posiciones de certeza,
incluso arrogantes. Sin embargo, ante los
hechos, la incertidumbre de la realidad de la
vida o del camino, lo conduce a renunciar a
sus anhelos, ideas o empenos. Esto sucede
en todos los ambitos de la vida.

En el camino espiritual tal como ense-
fa el evangelio se contrastan dos actitudes
perfectamente diferenciadas:

La debilidad de la mente o personalidad
(la carne) en la figura de Jesls que mues-
tra el temor a la incertidumbre o tribulacién
que le espera.

“Entonces Jestus les dijo: Mi alma estd
muy triste, hasta la muerte; quedaos aqui,
y velad conmigo”. (Mateo 26. 38)

Por la otra parte, la posicion de los disci-
pulos que externamente expresa claramen-
te la idea del sacrificio sin temor.

“Respondiendo Pedro, le dijo: Aunque
todos se escandalicen de ti, yo nunca me
escandalizaré. Jesus le dijo: De cierto te
digo que esta noche, antes que el gallo



LA

eyeeﬂexio’n sobre la incectidumbre del “Gamino

cante, me negards tres veces. Pedro le dijo:
Aunque me sea necesario morir contigo,
no te negaré. Y todos los discipulos dijeron
lo mismo”. (Mateo 26. 33-35)

Ante los hechos Jesus tiene pleno control
de su mente y la debilidad de ésta. Recogi-
do en el Padre fortalece su espiritu duran-
te todo el Via Crucis, contrariamente a los
apostoles que ante el prendimiento de Jesus
no cristalizan su anhelo que compartir su
destino con el maestro.

“Entonces todos los discipulos, dejdndo-
le, huyeron.” (Mateo 26. 56)

“Pedro estaba sentado fuera en el pa-
tio; y se le acercé una criada, diciendo: Tt
también estabas con Jesus el Galileo. Mas
él neg6 delante de todos, diciendo: No sélo
que dices”. (Mateo 26. 69-70)

Jests culmina la Gran Obra encomen-
dando su espiritu al Padre y uniendo la vo-
luntad Cristo a la Verdad.

“Entonces Jesus, clamando a gran voz,
dijo: Padre, en tus manos encomiendo mi
espiritu. Y habiendo dicho esto, expiro”.
(Lucas 23. 46)

La oracion es el verdadero consuelo y
refugio del peregrino. En ella éste halla la
fortaleza necesaria para enfrentarse a las
ordalias de la cristificacion. En la soledad e
incomprension del mundo que le rodea, la
fe ejerce todo su poder, aporta al devoto
la confianza y firmeza que emana de los
mundos superiores, del Inefable y su mise-
ricordia.

Nadie puede acompanar al alma humana
hacia su redencién. Cuando mas se aleja
internamente el adepto del mundo mas se
acerca el Padre a él.

La humanidad bajo el suefio de las apa-
riencias vive aislada de estas bondades y

EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018- 6|




SReflexion sobee la incertidumbre del Camino

maravillas del Ser. Entre los espejismos de
la existencia las almas no experimentan las
necesidades y facultades que nacen en el
camino hacia la luz.

La vida atrapada en los moldes de la
mente implica la agonfa del alma.

La incertidumbre, la parte inesperada o
desconocida de la vida, es un impulso o es-
timulo para experimentar sus posibilidades.

Si se contrasta la actitud entre un joven
y un anciano ante la vida se comprendera
que sus diferencias emanan principalmente
de la presencia o no de valores humanos.
Un joven anhela vivir, experimentar, em-
prender, conocer, aprender, sentir, disfru-
tar... las diferentes posibilidades que la vida
ofrece. Este quiere disfrutar de la compania
de sus amigos, de independencia, enamo-
rarse, viajar... Vivir.

Un joven ama la vida. La vida en si misma
es un don del alma y un regalo de la Divi-

nidad.

La mayoria de los ancianos estan cansa-
dos de vivir, aunque se aferran a la vida. Se
refugian en sus habitos, gustos, costumbres,
rechazan lo desconocido, tratan de evitarlo.
Las personas mayores se rodean del pasa-
do, recuerdos, les atraen las ideas fijas ba-
sadas en sus experiencias subjetivas. Estos
anhelan, buscan o se dejaron atrapar por
una vida mecanica?

Tal como sucede en muchos ancianos, el
individuo La diferencia mas llamativa que se
observa entre la juventud y vejez en la ma-
yoria de las personas es la pérdida del “en-
tusiasmo por la vida”. Este dltimo es propio
de la Esencia, la conciencia vive la existen-
cia de instante en instante. Se halla presente
a éste. Sin embargo, el ser humano pronto
pierde esta capacidad en detrimento de la
mente y la personalidad, s6lo la recupera
en breves momentos que marcan su vida.

Atrapado en una vida ciclica, en una se-
rie de actividades recurrentes programadas
por la personalidad se halla en una situacién
de muerte espiritual.

2.- La edad avanzada no implica forzosamente decaimiento, conformismo o desinterés por la vida. Es evidente que otras muchas
personas mantienen una actitud abierta, receptiva y emprendedora (juvenil), aportan ideas, recursos, obras... en diferentes areas
del conocimiento, de la politica, del arte. Por ejemplo, Miguel Angel, Leonardo da Vinci, George Bernard Shaw, Ledn Tolstoi, Winston
Churchill, Freud, Einstein, Edison, Picasso, y muchos otros, tuvieron una prolifica actividad creativa hasta sus ultimos afios.

62 - EL Aureo FLORECER - Nimero 39 - Noviembre 2018



La vida organizada por los patrones
mentales se acomoda en la mecanicidad.
En lo cotidiano de muchos seres humanos
impera la comodidad, seguridad y certidum-
bre de la mente. Esta rechaza lo nuevo, es-
pontaneo, ajeno o la diversidad, todos estos
componentes son esenciales de la vida. La
mecanicidad es un refugio a la incertidum-
bre e inseguridad que brota de ella misma.
La vida recurrente se convierte en una car-
cel para la Esencia en la cual agoniza.

La existencia, en su parte desconocida
de instante en instante, aporta la posibilidad
de descubrimiento y aprendizaje. Si esta
se mueve sobre los railes de la certeza, se
hace monétona e indtil desde la perspectiva
de la Esencia. Este efecto es producto de la
ignorancia y del temor ante la incertidum-
bre. El ser humano comete errores, debe
cargar con ellos y sus consecuencias. Esto
es fuente de padecimientos que segtn pasa
el tiempo atraen el temor, el recelo a la
vida. La busqueda de seguridad, el miedo o
huida del sufrimiento son las mayores debi-
lidades del alma y bases de su personalidad.

Lectura:

Mateo 26. 30- 56,

Lucas 22. 39-44.

Jesus anuncia la negacién de Pedro.

Version evangelio de Mateo:

“Y cuando hubieron cantado el himno,
salieron al monte de los Olivos. Entonces
Jestis les dijo: Todos vosotros os escanda-
lizaréis de mi esta noche; porque escrito
estd: Heriré al pastor, y las ovejas del re-
bano serdn dispersadas.

Pero después que haya resucitado, iré
delante de vosotros a Galilea. Respondien-
do Pedro, le dijo: Aunque todos se escan-
dalicen de ti, yo nunca me escandalizaré.




%tr @W@yﬁlﬁxio’n sobre la incertidumbre del “Camino

Jests le dijo: De cierto te digo que esta
noche, antes que el gallo cante, me nega-
rds tres veces.

Pedro le dijo: Aunque me sea necesario
morir contigo, no te negaré. Y todos los
discipulos dijeron lo mismo”. (Mateo 26.
30-35)

Jests ora en Getsemant,
Version Evangelio de Mateo

“Entonces llego Jestus con ellos a un lu-
gar que se llama Getsemant, y dijo a sus
discipulos: Sentaos aqui, entre tanto que
voy alli y oro. Y tomando a Pedro, y a los
dos hijos de Zebedeo, comenzo a entriste-
cersey a angustiarse en gran manera.

Entonces Jesus les dijo: Mi alma estd
muy triste, hasta la muerte; quedaos aqui,
y velad conmigo. Yendo un poco adelan-
te, se postro sobre su rostro, orando y di-
ciendo: Padre mio, si es posible, pase de
mi esta copa; pero no sea como yo quiero,
sino como tu.

Vino luego a sus discipulos, y los hallé
durmiendo, y dijo a Pedro: ;Asi que no ha-
béis podido velar conmigo una hora? Velad
y orad, para que no entréis en tentacion;
el espiritu a la verdad estd dispuesto, pero
la carne es débil.

Otra vez fue, y oré por seqgunda vez, di-
ciendo: Padre mio, si no puede pasar de
mi esta copa sin que yo la beba, hdgase
tu voluntad. Vino otra vez y los hallé dur-




miendo, porque los ojos de ellos estaban
cargados de suerio. Y dejdndolos, se fue de
nuevo, y oré por tercera vez, diciendo las
mismas palabras. (Mateo 26. 30-44)

Jesus ora en Getsemani,
Versién Evangelio de Lucas

“Y saliendo, se fue, como solia, al monte
de los Olivos; y sus discipulos también le
siguieron. Cuando llegé a aquel lugar, les
dijo: Orad que no entréis en tentacion. Y
él se aparto de ellos a distancia como de
un tiro de piedra; y puesto de rodillas oré,
diciendo: Padre, si quieres, pasa de mi esta
copa; pero no se haga mi voluntad, sino
la tuya. Y se le aparecié un dngel del cie-

@%eﬂexi(f% sobee la incectidumbee el “Gamino

lo para fortalecerle. Y estando en agonia,
oraba mds intensamente; y era su sudor
como grandes gotas de sangre que caian
hasta la tierra”. (Lucas 22. 39-44)

Arresto de Jests,
Versién Evangelio de Mateo.

“Mientras todavia hablaba, vino Judas,
uno de los doce, y con él mucha gente con
espadas y palos, de parte de los principa-
les sacerdotes y de los ancianos del pueblo.

Y el que le entregaba les habia dado
sefial, diciendo: Al que yo besare, ése es;
prendedle. Y en seguida se acercé a Jesus
y dijo: jSalve, Maestro! Y le besé.

Y Jests le dijo: Amigo, ;a qué vienes?

158




Entonces se acercaron y
echaron mano a Jestus, y le
prendieron.

Pero uno de los que esta-
ban con Jests, extendiendo
la mano, sacé su espada, e
hiriendo a un siervo del sumo
sacerdote, le quité la oreja.
Entonces Jests le dijo: Vuelve
tu espada a su lugar; porque
todos los que tomen espada,
a espada perecerdn.

(Acaso piensas que no
puedo ahora orar a mi Pa-
dre, y que él no me daria mds
de doce legiones de dngeles?
¢Pero como entonces se cum-
plirian las Escrituras, de que
es necesario que asi se haga?

En aquella hora dijo Jesus
a la gente: ;Como contra un
ladrén habéis salido con es-
padas y con palos para pren-
derme?

Cada dia me sentaba con
vosotros enseiiando en el
templo, y no me prendisteis.
Mas todo esto sucede, para
que se cumplan las Escritu-
ras de los profetas.

Entonces todos los disci-
pulos, dejdndole, huyeron.”

(Mateo 26. 47-56)

i

#

!







v@o%. CONGRESO

R O O ¥ L? s

ﬁu&fﬂ%‘zi&ﬂvf»’; = .
7\»>ZN>Z:LHO OOH~7>> ?:UCOO DEL 27 DEAGOSTO AL 2 DE SEPTIEMBRE 2019

e ek






