






El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   1

En todo caso, imaginen ustedes el movi-
miento, dijéramos, de un reloj, todo ese 

mecanismo que tiene; así es el “robot”: repite 
siempre el mismo movimiento... ¿Qué está ha-
ciendo un “robot humano”, actualmente? Lo 
mismo que hizo en la pasada. ¿Qué hizo en la 
pasada existencia? Lo que está haciendo aho-
ra. ¿Y qué hizo en la antepasada? Lo mismo 
que hizo en la pasada. Y siempre hace lo mis-
mo. Es un robot programado.

Les decía a ustedes que el Ser es el único 
que puede hacer, porque un robot, es un robot, 
y por lo tanto no tiene capacidad para hacer, 
pues, ¿qué puede “hacer” si es un robot? Pues 
nada. Entonces, ¿quién es el que puede hacer? 
El Ser; solo el Ser puede hacer algo.

Vamos, concretemos un caso, un caso con-
creto, hechos concretos que han acaecido aho-
ra y que ustedes son testigos. Guadalajara, Ja-
lisco, en el evento que tuvimos [El Congreso 
de 1976].

¿Yo creo que ustedes son lo suficientemente 
inteligentes como para saber que allí hubo 
intento de sabotaje?

[Contest a su Secret ar io par t ic ular]: 
-Verídico, Maestro.

¿Yo creo que ustedes son suficientemente 
observadores como para saber que ahí se 
planeaba un golpe?

- Así es, así era… Estaba planeado cambiar 
totalmente la estructura de la Gnosis.

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   1



2  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Ustedes lo saben…  
Creo que son lo suficientemente listos 

como para entender que había ciertos 
elementos que llevaban ya ese plan en la 
mente; ¿no es así?

- Así es maestro. Había gente lista para 
tomar el mando, hasta poner a un lado 
al maestro Samael y seguir ellos con la 
bandera de la Gnosis por encima de todo 
el mundo y de la Logia Blanca…

Había pues un programa y, 
¿por qué no lo hicieron?, 
¿por qué no se desarrolló? Porque, 

sencil lamente, quienes tenían esos 
programas, obviamente no eran y no son 
más que simples robots pro-gramados. 

Pero hubo algo muy diferente que 
hizo fracasar los intentos de sabotaje. 
Eso que hizo fracasar el intento de 
sabotaje fue el Ser; el Ser que está aquí 
adentro de mi insignificante persona. 
Como él puede hacer, ¡hizo! e hizo surgir 
lo que quería que surgiera, y aniquiló lo 
que quiso aniquilar. De manera que él 
hizo, porque él no es un ente mecánico: 
puede crear e hizo surgir los personajes 
que se necesitaban en un momento 
determinado, estableció las debidas 
relaciones entre gentes y gentes; realizó 
su obra correctamente. Pero si el Ser no 
hubiera intervenido, si únicamente 
hubiera quedado eso en 
manos de máquinas 
programadas, 

de meros robots, pues es obvio que el 
evento hubiera sido un fracaso.

Pero observen como el Ser puede 
“hacer”. Cómo hace surgir lo que debe 
surgir y cómo desintegra lo que debe 
desintegrar; cómo crea lo que tiene que 
crear. De manera que, “solo el Ser puede 
hacer”…

-Maestro, ¿entonces entiendo al caso, 
que en el trabajo de la cópula química es 
necesario la entrega total al Ser, para que 
él trabaje?

Les voy a decir una gran verdad: ¡Sin 
la cópula química es obvio que no se puede 
llegar a nada en la vida!

Pr imero que todo hay que dejar 
de robots. Pero, ¿cómo se deja de ser 
robot? Pues dejando de ser un ente 
mecánico. ¿Y cómo se deja de 
ser un ente mecánico? Pues 
independizándonos de las 
“fuerzas de la Luna”.

La Luna es completa-
mente mecanicist a .  La 
Luna es el péndulo de toda 

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   3

la naturaleza. Es necesario ese péndulo 
para que la sabia de los vegetales se 
coloque donde debe colocarse; para 
que la concepción de las cr iat uras 
vivientes se realice; para que existan 
las altas y bajas mareas, etc., etc. Pero, 
es mecánica completamente. Todos 
los movimientos de la Naturaleza son 
mecánicos. La Naturaleza es una gran 
maquinaria, como un gran reloj, con 
una gran pesa que es la Luna; que se 
mueve: “rin, ron, rin, ron…”, y a medida 
que se va moviendo, va funcionando 
todo. De manera que el robot intelectual, 
pues es completamente mecánico, está 
gobernado por las leyes de la Luna.

Si quieres observar las leyes de la 
Luna, encontrarás en las leyes de la 

Luna, la “ley de recurrencia”. ¿Por 
qué? Porque todo se repite: 

las a lt as y bajas mareas, 
los  f lujos  y  r ef lujos;  el 
movimiento de la savia en 
los vegetales: en creciente, 
suben; en meng uante, 
bajan; la ov ulación en 

el  sexo femenino,  etc .  Procesos de 
concepción, conservación, reproducción, 
todo eso es eminentemente lunar, y se 
repite incesantemente. De manera que 
el robot intelectual repite siempre lo 
mismo. La ley de recurrencia es lunar, se 
deduce claramente por el hecho mismo 
de que todos sus procesos son mecánicos 
y se repiten.

De manera, que mirando bien las 
cosas, mirándolas bien, mientras uno no 
se independice de la Luna, continuará 
s iendo u n robot  mec á nico,  y  pa ra 
poderse uno independizar del satélite 
Luna, se necesita, indispensablemente, 
“crearse una Luna psicológica” dentro de 
sí mismo; pero hay que crearla para ya 
no depender de una Luna externa, sino 
de una “Luna interna”. Se liberta de la 
Luna externa y queda dependiendo de la 
Luna interna, hasta cierto punto, claro.

Esa Luna interna no es más que un 
centro de gravedad consciente. Hay que 
crear ese centro de gravedad conscien-
te que le permite a uno libertarse de las 
leyes de la Luna y dejar de ser mecánico. 
Entonces esa Luna interna, es un centro 
de gravedad consciente que hay que crear.

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



4  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Pero… ¿cómo puede uno crear el cen-
tro de gravedad consciente? No sería posi-
ble si no eliminara uno, de su propia na-
turaleza psicológica, los elementos pesa-
dos de la Luna externa. ¿Cuáles son esos 
elementos pesados de la Luna externa? 
Pues son los elementos infrahumanos, 
elementos que corresponden al mundo 
de las 96 leyes, elementos muy pesados.

Por ejemplo, los elementos del odio 
son pesadísimos, del egoísmo, del en-
greimiento, la soberbia, los elementos del 
orgullo, de la auto-importancia, de la au-
to-suficiencia, de los celos, de la codicia 
desmesurada, exorbitante, la tremenda 
ira… Son elementos pesadísimos, y esos 
elementos que son de 96 leyes, se des-
integran mediante el trabajo en la Forja 
de los Cíclopes, entonces viene a crearse 
dentro de nosotros una Luna psicológica, 
o sea, un centro de gravedad consciente. 
Desde ese instante preciso, ya no somos 
más robots programados; ya no…

No digo que no tengamos que cum-
plir con las funciones naturales, cuales 
son, por ejemplo, servir a esas fuerzas 
planetarias que descienden de lo alto, 
de lo profundo, y que han de transfor-
marse en nuestro interior para luego ser 
retransmitidas a las capas anteriores de 
la Tierra; todo eso se sigue cumpliendo. 
Pero, además, hay algo más: se sirve pues 
a los Designios Superiores del Cosmos, 
a los Designios Superiores del Universo, 
se ingresa en el camino de la Humanidad 
Solar.

Así que, en realidad de verdad, hay 
que bajar a la Novena Esfera para poder 
establecer un centro de gravedad cons-
ciente, una Luna psicológica dentro de 

nosotros que nos permita independizar-
nos del satélite Luna, y así dejaremos de 
ser robots.

Pero eso no es todo, si uno quiere am-
pliar su campo de acción, tener derecho 
a vivir en los planetas de este sistema 
solar, o tener derecho a reencarnase, di-
jéramos, en los distintos mundos de este 
sistema solar, ¿qué debe hacer? Tendrá 
que crear los cuerpos existenciales su-
periores del Ser. Pero para eso tiene que 
volver a bajar a la Novena Esfera, a la 
Forja de los Cíclopes, para poder fabri-
carse los cuerpos existenciales superio-
res del Ser.

Esta es una operación de alquimia, 
de alquimia pura; porque, naturalmen-
te, hay que pensar en la preparación del 
mercurio de los sabios, hay que pensar 
en la sal, pensar en el azufre; son ele-
mentos químicos fundamentales para 
crearse uno, mediante la química supe-
rior, los cuerpos existenciales superiores 
del Ser.

Por ejemplo, sabemos la necesidad de 
la sal. La sal es un elemento que parti-
cipa del fuego y del aire…/… en la costa 
si uno se baña y se asolea, la gente cree 
que es el sol lo que lo quema a uno en el 
mar, pero ¿qué lo quema? Sencillamen-
te, el elemento sal; la sal del mar lo que-
ma, llega a quemarle la espalda y todo 
el cuerpo; yo mismo me he quemado, sin 
los baños en el mar. Y eso lo demuestra 
si uno tiene su automóvil a cierta distan-
cia del mar: poco a poco la sal marina 
va destruyendo toda la carrocería, la va 
rompiendo; ¿por qué?, porque vuela la 
sal, es volátil. De manera que la sal está 
íntimamente relacionada con el elemento 

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   5

fuego y con el elemento aire.
Con el elemento fuego, es obvio que la 

pone en línea con el azufre. Con el ele-
mento aire, es obvio que la pone en línea 
con el mercurio, con el agua, ¿no? Así 
pues, veamos lo que es la sal. Si se alía 
con el azufre y se alía con el mercurio 
es formidable. La sal, en el fondo, tiene 
que aliarse con el azufre y con el mer-
curio; y el azufre y el mercurio, es decir, 
los elementos del fuego y del agua, siem-
pre viven en pugna, pero mediante la sal 
se desposan, eso hace la sal, hasta que 
llega a reunir a todos los elementos (los 
cuatro elementos), en una sola forma, 
una sola figura: la Piedra Filosofal. En 
la piedra filosofal están el fuego, el aire, 
el agua y la tierra, que se resuelven, me-
diante la sal, en el azufre y el mercurio.

Bueno, pero… ¿a qué viene esta expo-
sición que yo les hago a ustedes sobre el 
mercurio y el azufre? Muy claro: en últi-
ma síntesis la sal muere también, para 
que el azufre y el mercurio queden com-
pletamente ligados con espontaneidad 
natural…

¿Pero qué tiene que ver eso? Sucede 
que ese azufre y ese mercurio forman 
parte de los cuerpos existenciales supe-
riores del Ser. Es claro que mediante la 
transmutación del esperma sagrado se 
obtiene el mercurio y la sal, se sublima la 
sal; llega el momento en que el mercurio 
y el azufre se asocian, se unen gracias a 
la sal, y llega un momento en que la sal 
muere para que el azufre y el mercurio 
queden libres.

Todo ese excedente de azufre y mer-
curio que sube por la espina dorsal, coa-
gula. Se convierte primero en el cuerpo 

astral; en una segunda octava se con-
vierte en el mental; y en una tercera en 
el causal. Cuando uno posee esos vehí-
culos, pues está preparado para encar-
nar un día, dijéramos, al Logoi interior, 
al Magnes interior, así es como viene a 
construirse la Piedra Filosofal.

Bueno, como les digo, hay que bajar a 
la Forja de los Cíclopes. En principio sola-
mente se crean los cuerpos astral, men-
tal y causal, que lo convierten a uno, de 
hecho, en un “hombre planetario”, en un 
hombre que tiene derecho a vivir cual-
quier planeta del sistema solar; eso es lo 
primero. Conseguido eso, se puede dar 
otro paso más adelante: convertirse en 
un “hombre solar”.

Primero se fabricó la “Luna psicológi-
ca”. Segundo se convirtió en un “hombre 
planetario” (creó dentro de sí mismo un 
“sistema solar psicológico”). Tercero, si 
quiere convertirse en un “hombre so-
lar”, tiene que crear dentro de sí mismo 
al “Sol psicológico”.

¿Cómo se crea el Sol psicológico? Pues, 
comprendiendo que los cuerpos forma-
dos por sal, azufre y mercurio, deben fi-
jar en sí mismos el oro; y el oro se multi-
plica en uno, sencillamente, eliminando 
el mercurio seco y el azufre arsenicado. 
El mercurio seco son los agregados psí-
quicos. El azufre arsenicado es el fuego 
infernal del abominable órgano kundar-
tiguador. Si uno elimina esos dos elemen-
tos, se fijan en los cuerpos los átomos del 
oro, y los cuerpos se vuelven de oro.

Los cuerpos de oro son cuerpos que 
pueden perfectamente recibir al Cristo 
Íntimo, al Logos. Cuando eso sucede, ha 
nacido el “hombre solar”. ¿Por qué? Por-

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



6  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

que ha creado dentro de sí mismo al “Sol 
psicológico”.

Pero para poderlo crear, ha habido 
también necesidad de bajar a la Novena 
Esfera, porque es en la Forja de los Cíclo-
pes donde se a multiplicar el VITRIOLO, 
es decir: la sal, el azufre y el mercurio. 
Trabajando uno ahí, va a multiplicar el 
VITRIOLO, y mediante el VITRIOLO va a 
crear el oro.

El espíritu del oro está en el esperma 
sagrado, y los grandes maestros de la 
alquimia tienen el esperma hecho oro… 
Oro; pero, oro verdadero, oro… Con eso 
les digo todo: “ORO”.

Así que, en nombre de la verdad, si no 
se trabaja en la Novena Esfera, no es po-
sible multiplicar en el Vaso Hermético la 
sal, el azufre y el mercurio, es decir: el 
VITRIOLO de los sabios. Y si no se mul-
tiplica el oro en el Vaso Hermético, en-
tonces tampoco se puede lograr la Cris-
tificación. Solo el hombre completamen-
te Cristificado es un hombre solar. Así, 
pues, hay que fabricar el Sol psicológico 
dentro de nosotros.

¿Quién fija el oro en los cuerpos? Pues 
el “Antimonio”. ¿Y qué es el Antimonio? 
Pues es una de las partes del Ser; alguien 
en cuestión, en la ciencia transmutatoria, 
que puede fijar el oro en los cuerpos… 
Así, fabricar el Sol psicológico es nece-
sario, pero para poderlo fabricar hay que 
bajar a la Novena Esfera.

Ahora, quien ya ha logrado llegar a 
semejantes alturas del hombre solar, 
quien se ha absorbido para sí mismo la 
inteligencia solar, el Hombre-Sol, tiene 
derecho a progresar algo más si quiere 
convertirse en un “hombre galáctico”, 

por ejemplo, con derecho a tomar cuerpo 
físico en Sirio (…/… esta oleada espiritual 
revolucionaria que surge de la Tierra ha-
cia Sirio). Pues es obvio que para poder 
tomar vehículo en Sirio, tiene que ser 
algo más que un simple hombre solar; se 
necesita ser un hombre galáctico.

Pero, ¿cómo se hacer para ser un hom-
bre galáctico? Pues, obviamente tiene 
que volver a bajar a la Novena Esfera, 
para fabricar allí los vehículos que le 
permitan vivir en cualquier rincón de la 
galaxia, incluyendo al planeta Sirio.

¿Y qué vehículos son esos? Son los 
cuatro Kayas. ¿Cuáles son los cuatro Ka-
yas? Pues el Cuerpo del Nirmanakaya, el 
Cuerpo del Sambogakaya (que tiene tres 
grados de perfección más que el simple 

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   7

Nirmanakaya), el de Adikaya, y por últi-
mo el del Dharmakaya.

Esos cuatro cuerpos son millones de 
veces más esplendorosos que los cuerpos 
astral, mental y causal, los cuatro Kayas. 
Poseyendo los cuatro Kayas hay perfecto 
derecho de reencarnarse en Sirio; puede 
uno reencarnarse en el Sol Central Sirio. 
Alrededor de Sirio giran muchos millo-
nes de constelaciones...

Y quien se reencarne en Sirio, quien 
ingresa a la Iglesia Trascendida, por 
ejemplo, tiene perfecto derecho a avan-
zar algo más, si así lo quiere: podría in-
tentar lograr la Conciencia Infinita, el 
derecho a vivir como soberano en este 
Infinito que yo llamaría: “el Infinito de 
Einstein”.

Para vivir en todo este Infinito (y en 
todos sus paraísos), y ser un verdadero 
rey, no un simple “reyezuelo”, sino un rey 
de verdad de todo este Infinito conocido 
(no, no diría, conocido; enunciado por 
Einstein), se necesitaría forzosamente 
bajar otra vez a la Novena Esfera para 
trabajar allí y crear condiciones, cuerpos, 
poderes, que le permitan vivir en todo 
este Infinito. Claro, trabajar… [Aquí inte-
rrumpe un discípulo]:

-¿Le puede hacer una pregunta?
-Claro que sí.
-Para lograr todo ese trabajo en una 

sola vida, pues no hay duda que un solo 
cuerpo físico sin arreglo o sin prolonga-
ción, pues no alcanzaría,  entonces… ¿se 
necesitaría para ese trabajo del Elixir de 
Larga Vida?

-Sí.
-Es decir, ese sería un trabajo de 50, 80 

años…

-Y eso no es nada en comparación de lo 
que eso implica, pero claro, para eso ya 
el Elixir realmente…

-Entonces…
-Y ser resurrecto… Ser resurrecto.
-Según eso, la esposa tendría que ser lo 

mismo o tendría que, indiscutiblemente, 
ya, ponerse a órdenes del Padre, o cosa pa-
recida…  pues el vehículo ya femenino o…, 
¿en qué forma se podría hacer ese trabajo?

-Comprendo. No sabría, por ejemplo, 
si es la esposa la que siguiera semejante 
camino, no sabría si el marido le alcanza-
rá para todos esos procesos esotéricos; 
y si es hombre el de la cuestión, tampo-
co puede estar seguro de que su pobre 
mujercita le va a durar para hacer seme-
jante clase de trabajo tan largo, puede 
ser que la pobre mujercita se muera de 
ochenta o noventa años… Por eso digo, 
se necesita ser resurrecto, resurrecto… 
Solo un maestro resurrecto podría hacer 
eso…

Ahora, si se quiere entrar en el otro 
infinito que sigue, es voluntad del Padre, 
porque después de haber llegado uno a 
dar la nota SI más elevada, como Hom-
bre Infinito, puede sumergirse entre el 
seno del Eterno Padre Cósmico de una 
vez, para siempre. Pero puede darse el 
caso también de que el Padre, el Anciano 
de los días, resuelva otra cosa, resuelva 
que entremos en el camino de los Cosmo-
cratores, pues, que tengamos que pasar 
a vivir en el siguiente Infinito.

Pero para tener derecho a entrar en 
el siguiente Infinito, en cualquier juego 
de mundos del siguiente Infinito (algu-
na galaxia, en un posible sistema solar o 
en un mundo definido), tiene que adqui-

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



8  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

rir las características que se necesitan: 
cuerpos, substancias y poderes que se 
necesitan para entrar en ese otro mun-
do, y no las podría adquirir sino bajando 
otra vez a la Forma de los Cíclopes.

Ahora, si hace el trabajo, pues se in-
gresa al próximo Infinito y a un mundo 
específico definido. Total, que la Forja de 
los Cíclopes es una fragua donde se pue-
de crear todo lo que uno quiera crear: las 
condiciones de vida para entrar en cual-
quier firmamento, en tal o cual galaxia, 
en tal o cual juego de mundos.

La capacidad de crear está precisa-
mente en la Fragua encendida Vulcano, 
y por eso es que dice Hermes Trismegis-
to: “Sube de la tierra al cielo, y de rechazo 
vuelve a bajar; vuelve a subir (así incesan-
temente), y así penetrarás en toda cosa 
sutil y en toda cosa densa. Tendrás todos 
los poderes: los de arriba y los de abajo”.

Ahí está la Clave de todo Poder. Eso 
es enseñado por Hermes Trismegisto, el 
tres veces grande dios Ibis de Thot, en la 
“Tabla de Esmeralda”.

Y uno no tiene que buscar más: si en 
alguna eternidad quiere entrar uno en 
algún infinito muy extraño que haya, en 
un mundo que ni remotamente sospe-
cha, pues tendrá que crear los vehículos 
y fuerzas para entrar ahí, y solamente los 
podrá crear en la Forja de los Cíclopes…

- [Comentario inaudible de un discípulo]
-No, en la Fragua encendida de Vulca-

no es donde se va a crear lo que se nece-
sita: cuerpos, o poderes, condiciones de 
vida, para que le permitan vivir en tal o 
cual planeta, en tal o cual firmamento.

Por eso es que en todo templo sagrado 
de misterios está el Cáliz sobre el altar. 

Ese cáliz algunas veces está tapado con 
una crucecita encima cuando el Maestro 
no está trabajando en la Forja de los Cí-
clopes; cuando está trabajando, perma-
nece descubierto el cáliz sobre el altar, 
sobre el altar de oro, de oro. 

Cada Maestro tiene su Templo Interior, 
que se proyecta en los mundos internos 
de acuerdo con, dijéramos, los logros del 
Ser. Hay maestros que tienen su templo 
en oro puro, sus incensarios, el altar, y 
todo está hecho en oro: candelabros, es-
calinatas, todo en oro; balaustradas… 
Son los Maestros que han fabricado oro 
en bastante cantidad. Pero hay Maes-
tros que todavía no han fabricado oro, 
entonces los incensarios y los crucifijos, 
cálices y el altar, y todo lo demás no es 
todavía de oro. Podrá ser de plata o de 
cualquier otro metal, menos de oro…

Para fabricar oro hay que trabajar en 
el Laboratorium Oratorium del Tercer 
Logos con el VITRIOLO: “Visita Interio-
ra Terrae Rectificando Invenies Occultum 
Lapidem” (Visita el interior de tierra, que rec-
tificando encontrará la piedra oculta; la piedra 
filosofal).

Así pues, esto que yo les estoy dicien-
do ustedes, me consta; como quiera que 
todo esto lo he podido vivenciar, por eso 
es que puedo darles la correspondiente 
explicación.

El Robot Psicológico y la capacidad de Hacer



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   9

La Era de Acuario - fantasías y realidades

Evagrio nació en torno al año 345 en la ciudad de Ibora, en el Ponto. Su vocación 
religiosa le llevó tempranamente a frecuentar la compañía de los monjes y a 
trabar una estrecha amistad con Gregorio Nacianceno a quien acompañó al I 

Concilio de Constantinopla. Poco tiempo después le sabemos en Jerusalén. Sin embargo, 
decepcionado por el relajado ambiente de las ciudades, sobre el año 383 abrazará la 
vida monástica y se trasladará a Egipto, en las montañas de Nitria, pasando después al 

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   9



10  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

personas (por ejemplo, bajo el nombre de 
Nilo de Ancira); así, el Tratado al mon-
je Eulogio, Tratado de los diversos malos 
pensamientos y De los ocho espíritus de 
malicia.

A pesar de la tacha de herejía, la obra 
de Evagrio tuvo notable inf luencia en 
los teólogos de la época. Es el caso de 
Máximo el Confesor, que, incluso habien-
do asistido al concilio de Letrán (649) 
que confirmó la condena de Evagrio, le 
debe la mayor parte de sus ideas espi-
rituales. También le imitó Juan Clímaco 
a pesar de criticarle abiertamente. Pero 
los ejemplos más destacados fueron los 
de su discípulo Casiano y San Macario 
de Egipto. Este último conectará con 
la tradición del cristianismo bizantino 
oriental mientras que Casiano divulgará 
en Occidente las síntesis de Evagrio. 

Casiano introdujo en Europa el pensa-
miento de Evagrio y en especial su 
doctrina contemplativa sin nombrarle 
u na sola  vez  en su s  esc r it os  pa r a 
evitar las sospechas de herejía. Para 
ello se limitó a camuflar los conceptos 
más característ icos y reconocibles 
del discurso del póntico atribuyendo 
su autoría a los monjes de Egipto en 
general. De esta manera, la doctrina de 
Evagrio fue adecuadamente adaptada 
para ser utilizada dentro de un contexto 
ortodoxo, especialmente su enseñanza 
sobre la “vía mística” y la práctica de la 
«oración pura». La principal aportación 
de Evagrio fue una cierta difusión de 
las técnicas y actitud adecuada para 
entrar en meditación y, a partir de ahí, 
acceder a la contemplación sirviéndose 
para ello fundamentalmente del lenguaje 

desierto de las Kellia, donde permaneció 
hasta su muerte el año 399. Su formación 
intelectual le facilitó el acceso a diverso 
género de manuscritos. De hecho, du-
rante buena parte de su vida Evagrio se 
sustentó con su propio trabajo amanuen-
se vendiendo copias de manuscritos con 
caracteres oxirrincos.

También escribió notables obras que 
lo sitúan como uno de los más importan-
tes padres del desierto. De entre ellas tal 
vez la más importante sea Sobre la ora-
ción (Or). Igualmente destacan los cien 
capítulos del sentencioso Tratado Prác-
tico (TP). En esta obra introductoria a la 
vida monacal, se explica la naturaleza y 
medio de vencer los ocho malos pensa-
mientos para adquirir la impasibilidad. 
En otra obra, el Gnóstico (G), se dirige a 
los ya iniciados e impasibles que acceden 
a la contemplación. En los llamados Capí-
tulos o Centurias Gnósticas (KG), desarro-
lla algunos aspectos de sus enseñanzas 
con un intencionado cripticismo. Por su 
parte, A los Monjes (M) y Exhortación a 
una Virgen (V), son dos colecciones bre-
ves de sentencias inspiradas en el libro 
bíblico de los Proverbios. 

También se conservan otros trabajos 
suyos como Las bases de la vida monás-
tica, diversos Comentarios exegéticos y 
más de 60 Cartas. Por sus ideas sobre la 
naturaleza de Jesucristo y las influencias 
gnósticas, neoplatónicas y budistas de su 
doctrina, fue acusado de mesalianismo y 
condenado por hereje en el concilio II de 
Constantinopla del año 553. Para evitar 
la destrucción de los escritos de Evagrio, 
sus discípulos salvaguardaron algunos 
de ellos poniéndolos a nombre de otras 

La práctica contemplativa en Evagrio Póntico



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   11

neoplatónico, especialmente del 
contenido en las Enéadas de Plotino. 

Ciertamente, el éxtasis místico 
aparece como una visión que tras-
ciende la dualidad sujeto-objeto 
(Enéadas 6, 7, 36) en la que todo 
se convierte en pura luz (Enéadas 
6, 7,  9).  Y aunque t al  v isión sea 
momentánea, no por ello deja de ser 
una fugaz anticipación de un estado 
propio del Más Allá (Enéadas 6, 9, 10). 
Ante la cuestión de cómo alcanzar 
semejante ex periencia,  Evag rio 
asume la vía que Plotino propone 
consistente en que el meditador 
se desprenda de todo (Enéadas 5, 
3, 17) de modo que el intelecto (la 
consciencia) cubra con un espeso 
velo todo objeto de este mundo y se 
recoja sobre sí mismo (Enéadas 5, 5, 7).

I.- LA ENTRADA EN LA BELLA
      TRAVESÍA.

Evag rio denomina «bella t ra-
vesía» (kale apodemia) al camino 
que conduce a la contemplación a 
través de la apatheia perfecta (TP 
61). También la califica como una 
inmig ración g nóst ic a (gnost ike 
endemia) (Eul. 24) hacia un lugar o 
estado que, en otra obra, también 
define, recurriendo a un concepto 
platónico, como «región de los seres 
incorpóreos» (KG I, 85).

¿Cómo se accede a ese sutil estado?
 Mediante la purificación a través 

de la meditación (oración pura). 
L a medit ac ión es el  medio más 
adecuado para facilitar el encuentro 

Kale Apodemia - “La bella Travesía”



12  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

con la parte más oscura de nuestro 
ser y propiciar la autoobservación, el 
reconocimiento de nuestros defectos y 
el deseo de desprendernos de ellos. En 
este examen de conciencia que tiene 
por finalidad ablandar el ego, no hay 
que confundir el arrepentimiento (que 
nace de la sincera humildad) con el 
sentimiento de culpabilidad que procede 
del orgullo.

Para Evagrio, la contemplación sin 
objeto o, como él la llama, la «oración 
pura», es la vía más eficaz del místico 
o del buscador espiritual porque con 
ella puede alcanzarse la visión contem-
plativa; «dulce es la miel, pero la visión 
de Dios es lo más dulce de todo»  (KG 
3,64). Pero bien entendido que la cima 
de la perfección no es el éxtasis místico. 
Este es un acontecimiento por el que 
verificamos la verdadera naturaleza del 
alma y comprendemos la futilidad de 
todo aquello que impide al intelecto ser 
él mismo (Or 117).

En el tratado De oratione y en Skem-
mata explica la naturaleza y pasos para 
llegar a ver la «Luz» o la faz de Dios. Ante 
todo, es preciso ser «gnóstico», es decir, 
haber adquirido la ciencia espiritual. En 
Skemmata 2 escribe: “si alguien quiere ver 
el intelecto, despójese de todo concepto y 
se verá a sí mismo, semejante al zafiro o al 
color del cielo”. Para describir esta visión 
del intelecto por el mismo intelecto, 
recurre a un pasaje del Éxodo (24, 9-11) 
en el que los Setenta sustituyeron el 
nombre «Dios» por la expresión «lugar 
de Dios». El intelecto es «el lugar de 
Dios» y, cuando en momentos fugaces, 
se ve a sí mismo, se ve luminoso; “el 

intelecto se ve a sí mismo, pero también 
ve, en cierto modo, a Dios, porque se ve 
iluminado por la luz que es Dios”. Para 
Evagrio «el monje, gracias a la oración, 
llega a ser igual a los ángeles, deseando 
vivamente ver el rostro del Padre que 
está en los cielos» (Or 113). Pero para 
obtener la «visión» del rostro de Dios es 
necesario haber alcanzado la apatheia o 
imperturbabilidad, es decir, la «salud del 
alma» (TP 56). 

Las características de la paz auténtica, 
propia de la verdadera impasibilidad, 
son la humildad y un deseo infinito de 
lo Divino (TP 57). La humildad le ayuda 
a comprender la inut ilidad de todo 
esfuerzo propio porque el resultado 
siempre depende de la voluntad de Dios 
(Or 131-136). Respecto al deseo inmenso 
de Dios, solo cuando éste es sincero, deja 
el intelecto de interesarse por las cosas 
del mundo externo y se repliega sobre 
sí mismo volcándose en «la oración sin 
distracción» (TP 63; Or 118).

Algunas ideas de Evagrio le sitúan 
como antecedente de la vía apofática y de 
la docta ignorancia de autores cristianos 
como Gregorio de Nisa,  el  pseudo-
Dionisio Areopagita, San Agustín, San 
Gregorio Magno, San Anselmo, San 
Bernardo de Claraval, Guillermo de 
Champeaux, Hugo y Ricardo de San 
Víctor, San Buenaventura, el autor de La 
nube del no saber, Eckhart, San Juan de la 
Cruz, Nicolás de Cusa, Miguel de Molinos, 
etc. 

El núcleo esencial de la doctrina del 
póntico parte de la imposibilidad total 
y absoluta de comprender a Dios por el 
conocimiento ordinario (KG I, 71), pues 

La práctica contemplativa en Evagrio Póntico



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   13

Dios es inefable. Como el 
objeto del conocimiento de 
Dios es infinito, también 
lo es la ignorancia del que 
pretende comprenderle. 
«Aquél cuyo conocimiento 
es limitado, su ignorancia 
también es limitada; y aquel 
cuya ignorancia es ilimitada, 
su conocimiento es ilimitado» 
(KG III, 63). Según Evagrio, al 
ser el hombre una imagen 
de Dios, el contemplativo 
adquiere por la gracia un 
conocimiento ilimitado que 
le hace par t ic ipar de la 
ciencia infinita de Dios. Ese 
conocimiento o «gnosis» se 
adquiere mediante la oración 
pura o contemplativa. 

La oración contemplativa 
aspira a est ablecer una 
relación íntima con Dios, es 
«una elevación del intelecto 
h a c i a  D i o s »  s i n  i n t e r -
mediación ni interferencias 
del pensamiento (Or 35):

«Si a Moisés, al intentar 
acercarse al lugar de la zarza 
ardiente, le fue prohibido 
hacerlo hasta que se desató 
las sandalias de los pies ¿cómo 
tú, deseando ver a Aquél que 
trasciende toda sensación y 
pensamiento, quieres llegar a 
ser su constante compañero 
sin desprenderte de todo 
pensamiento apasionado?» 

(Or 3-4).

Kale Apodemia - “La bella Travesía”



14  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

II.- LOS OBSTÁCULOS A LA CONTEM-
       PLACIÓN: LOS LOGISMOI

Para Evagrio, el obstáculo más impor-
tante para alcanzar la contemplación 
son los pensamientos o logismoi. No solo 
los malos pensamientos sino, en última 
instancia, todo tipo de pensamiento que 
distraiga la concentración del intelecto 
puro.

El término técnico logismoi lo toma 
Evagrio de la interpretación alegórica 
que hace Orígenes a Deuteronomio 7, 
31, ident if icándolos t ambién como 
demonios. 

No obstante, la fuente judía que el 
mismo Orígenes cita es el Testamento 
de los doce Patriarcas. Orígenes en 
su comentario a Mateo 15, 19 afirma 
también que «la fuente y el principio de 
todo pecado son los malos pensamientos». 
La personificación o «cosificación» de los 
pensamientos como producto extraño, 
m a ld it o  o  d i aból ic o  se  enc uent r a 
en diversas culturas orientales del 
mediterráneo.

En Génesis 8, 21, la palabra yeser 
( p e n s a m i e n t o)  t i e n e  u n  s e n t i d o 
peyorativo; «Yehová dijo en su corazón: 
«No maldeciré ya el suelo a causa del 
hombre, pues el pensamiento del hombre 
es malo desde su juventud».

El yesér aparece como una entidad 
autónoma y negativa: » (Si 15, 14). Pero el 
texto que más ha condicionado el sentido 
peyorativo del término logismos ha sido 
Mateo 15, 19 (también Lucas 2, 35; 5, 22; 
6,8; 9, 46 s; 24, 38).

La originalidad de Evagrio en este 
asunto es que, al afirmar que los pensa-

mientos no provienen de la naturaleza 
humana ni tampoco de los objetos en 
sí mismos, ha situado su origen en los 
demonios. De esta manera, la lucha 
contra los pensamientos no es tanto un 
combate del hombre contra sí mismo, 
sino contra un adversario  ajeno que 
continuamente le está alterando, es decir, 
haciéndole otro del que realmente es.

En la doctrina evagriana el proceso de 
cognición se inicia mediante la relación 
sujeto-objeto. La percepción de los 
objetos provoca las sensaciones que, a su 
vez, producen el deseo. Por su parte, el 
recuerdo del placer que nos proporcionó 
la posesión del objeto (TP 4) nos incita a 
retenerlo. Si este «fantasma» fue acogido 
apasionadamente, el recuerdo será 
apasionado (TP 34; 37). 

Con fino bisturí, Evagrio va desme-
nuzando los turbios entresijos de los 
ocho malos pensamientos señalando una 
y otra vez que su finalidad consiste en 
asediar a los hombres para impedirles la 
oración pura. 

Los ocho malos pensamientos coin-
ciden en una cosa: el odio a la oración (Or 
50-51). Conviene advertir que el análisis 
evagriano de los ocho logismoi se efectúa 
desde el punto de vista de la práctica 
meditativa, es decir, de los obstáculos 
que impiden la contemplación.

Así, por ejemplo, la tristeza (lype) 
(TP 10) o el demonio de la tristeza (TP 
19) introduce en la mente los recuerdos 
idealizados de momentos pretéritos como 
si se estuviesen viviendo de modo que, al 
deseo de recuperar esos instantes, sigue 
la frustación que conlleva caer en la 
cuenta de que ellos ya han pasado.

La práctica contemplativa en Evagrio Póntico



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   15

L a  a c e d i a  (a k e d i a ,  e n  g r i e g o 
clásico significa enojo, torpor, pereza, 
disgusto, desánimo) era identificado 
por los padres del desierto como el 
demonio del mediodía, porque combate 
principalmente a esas horas en que el 
ayuno es más duro, y el sol en el desierto 
cae implacablemente de plano.

E l  m á s  pel ig r oso logi smoi  es  el 
orgullo .  Cuando el que sigue la v ía 
espiritual llega a un determinado estado 
de realización espiritual (Evagrio lo 
califica de impasibilidad imperfecta), el 
demonio le sugiere que no ha sido un don 
de Dios, sino del propio esfuerzo (TP 14; 
33). Por este engaño, el hombre cree que 
la paz se debe a sus méritos y al haber 
vencido a los demonios. En realidad, los 
logismoi, no han hecho más que retirarse 
momentáneamente para dar lugar al 
orgullo espiritual y a la vanidad (TP 57; 
Or 133-34). De esta sutil manera, cuando 
el contemplativo observa que ningún 
demonio le hace la guerra puede caer 
en la vanagloria (TP 57; 31) perdiendo 
lo que había alcanzado. «El demonio del 
orgullo es aquél que conduce al alma a la 
caída más grave. Éste la persuade a no 
reconocer la ayuda que procede de Dios y 
a creer, por el contrario, que ella misma es 
la causa de sus buenas obras, jactándose 
ante sus hermanos y teniéndolos a todos 
por necios, puesto que no conocen las 
cosas que ella» (TP 14).

Insiste Evagrio en que los resultados 
de la práctica meditat iva t ienen un 
l ímite má s a l lá  del  c ua l  solo c abe 
esperar a que Dios conceda la «gnosis». 
Ningún esfuerzo humano, ninguna vida 
virtuosa, ningún mérito garantizan su 

obtención. De hecho, pueden más bien 
ser un obstáculo si tales actos meritorios 
se hacen no por ser intrínsecamente 
buenos, sino para obtener un fin. Por 
tanto, dado que la contemplación pura 
Tristno es un estado que se alcance por 
las propias fuerzas, solo cabe perseverar 
en ella con paciencia y humilde espera a 
que Dios se digne conceder tan preciado 
«carisma» (Or 87, TP 32). En suma, la 
«gnosis» es un don de Dios.

Kale Apodemia - “La bella Travesía”



16  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

III.- CÓMO COMBATIR LOS LOGISMOI

Los padres del desierto recurrieron a 
una serie de medios para luchar contra los 
pensamientos en general: lectura, vigilia, 
oración, austeridad, soledad, salmodia, 
paciencia, misericordia... (TP 15). Por otra 
parte, las reflexiones sobre los ocho malos 
logismoi llevaron a elaborar una escala de 
ocho (o siete) virtudes comprensivas de 
las etapas de la vida espiritual. 

Ya Clemente de Alejandría menciona 
la fe, temor, esperanza, arrepentimiento, 
templanza, perseverancia... También las 
encontramos en la Epístola del Pseudo 
Bernabé. 

En el prólogo del Tratado práctico 
se encuentra el texto más completo de 

Evagrio que abarca las tres etapas de la 
vida espiritual: «La fe (pistis), oh hijos, 
la confirma el temor (probos) de Dios, y 
a éste, a su vez, la templanza (enkrateia), 
y a la templanza la mantienen firme la 
perseverancia (pypomone) y la esperanza 
(elpis). Y de ambas nace la impasibilidad 
(apatheia), de la que es descendiente la 
caridad (ágape). La caridad es puesta del 
conocimiento natural (gnosis physike) 
al cual suceden la teología (teología) y la 
beatitud (makariotes) final».

El cultivo de estas virtudes lleva al 
hombre a la comprensión de la futilidad 
del mundo, la evanescencia de la vida y la 
inutilidad de los deseos. De esta manera, 

La práctica contemplativa en Evagrio Póntico



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   17

en la medida en que el intelecto pierde 
interés por los objetos exteriores que 
le rodean, aumenta su capacidad para 
concentrarse en la vida interior. 

Por eso se af irma que «si quieres 
orar dignamente, niégate a ti mismo 
en todo momento»  (Or 18),  porque 
tus pensamientos, no son realmente 
tuyos, tu imaginación, no es realmente 
tuya, los recuerdos no son tuyos sino 
que son sugestiones, incitaciones o 
añadidos procedentes del exterior. Solo 
liberándonos de todo tipo de deseos 
se alcanza el estado de apatheia. Y la 
primera cualidad que manif iesta la 
posesión de la impasibilidad es la «oración 
sin distracción» (TP 63 y 69).

IV.- EL MÉTODO DE LA ORACIÓN SIN 
       OBJETO.

Lo que Evagrio define como «oración 
pura» es una for ma t radic ional de 
meditación en la que se corta o detiene el 
flujo mental. El sujeto, carente de objetos 
de percepción, se abisma en el vacío 
exento de pensamientos que conduce a la 
contemplación del rostro de Dios. Pero el 
principal enemigo de esta meditación sin 
objeto es, precisamente, el pensamiento 
(Or 10; 47). Para impedir tal manera de 
meditación, los demonios o fantasmas se 
introducen en la memoria del meditador 
para sugerirle recuerdos o ideas (Or 64) 
incluso brillantes (Or 10), debilitando 
el intelecto para la oración (Or 45). En 
otras ocasiones le atacan por el f lanco 
de la vanidad haciéndole creer que tiene 
méritos sobrados para ver a Dios (Or 41), 
o que ha visto a Dios (Or 68; 73-74).

En efecto, algunos contemplativos 
aspiran a ver literalmente imágenes 
fabulosas de Dios, de los ángeles y de 
toda clase de fenómenos extraordinarios. 
Evagrio advierte sobre tales errores 
de modo que  «no busques de ningún 
modo percibir alguna forma o f igura 
en el tiempo de la oración» (Or 114). Es 
una radical contradicción pretender 
percibir sensaciones y, a la vez, gozar 
de la contemplación inmaterial de la 
divinidad. Son cosas que se oponen 
entre sí. «No desees ver sensiblemente ni 
ángeles, ni poderíos, ni siquiera a Cristo, 
no sea que pierdas completamente el 
discernimiento, acogiendo al lobo en lugar 
del pastor y adorando a los demonios 
enemigos» (Or 115). 

«Cuando el intelecto ora con pureza e 
impasiblemente, entonces los demonios ya 
no se acercan a él por la izquierda, sino 
por la derecha; pues le hacen concebir 
la apariencia de Dios como si  f uera 
una figura agradable a los sentidos, de 
manera que le parezca haber alcanzado 
ya perfectamente la cumbre de la oración. 
Esto -decía un gnóstico- sucede debido a 
la pasión de la vanagloria y al demonio, 
cuyos golpes hacen palpitar el lugar del 
cerebro» (Or 73). 

Ciertamente, durante los estados más 
profundos de la meditación se pueden 
«provocar en el cerebro alteraciones de 
la luz que allí se controla» (Or 74) dando 
lugar a fenómenos de los que se debe 
desconfiar y que solo nos alejarían del fin 
último. «El que se aplica a la oración pura 
oirá ruidos, estrépitos, voces e insultos, 
mas no se amedrentará ni abandonará su 
meditación» (Or 97).

Kale Apodemia - “La bella Travesía”



18  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

¿Cómo es la forma perfecta de medi-
tación para Evagrio?

«Lucha por conseguir que tu intelecto 
en el momento de la oración permanezca 
sordo y mudo; y podrás orar» (Or 11).

1.- Orar sin pensamiento.
El fundamento del método evagria-

no radica en que tras el vacío de los 
pensamientos (Or 3; 9; 10-12; 21-22; 
24; 26-27; 41; 54 etc .) se l lega a la 
impasibilidad. Los pensamientos oscurecen 
el intelecto (TP 74) y le impiden obrar 
según su naturaleza, que es conocer a 
Dios. Cualquier pensamiento impide la 
oración pura (Or 4; 9; 11; 54). «No podrás 
orar con pureza, si te atas a las cosas 
materiales y estás agitado por continuas 
preocupaciones; porque la oración es 
supresión de los pensamientos» (Or 71). 

Para meditar se requiere recoger en 
Dios el pensamiento (Or 4), tener vacía 
la mente de toda representación, y estar 
en guardia ante toda forma sensible de 
lo divino (Or 67-74).

2.- Orar sin imágenes.
El silencio mental implica desprender-

se de los pensamientos visuales, es decir, 
de las imágenes, por muy elevadas que 
sean; «No representes en tu interior la di-
vinidad cuando ores, ni consientas que se 
modele en tu intelecto forma alguna; antes 
bien, corre inmaterial hacia lo inmaterial 
y comprenderás» (Or 67). No es posible 
recibir la contemplación de Dios con imá-
genes preconcebidas, pues Dios no tiene 
forma. Nada de este mundo, ninguna for-
ma sensible puede asemejarse a Dios, por 
tanto, recurrir a ellas no hará más que 

obstaculizar la visión pura del intelecto 
que «no imagina ninguna de las cosas de 
este mundo en el tiempo de la oración” (TP 
65). En definitiva, el orante ha de estar 
totalmente entregado a Dios durante la 
meditación para que nada pueda pertur-
barle (Or 67-68).

3.- Orar sin recuerdos.
Pero no basta con no sentir pasión por 

los objetos (TP 67; 64; 65), hay que cor-
tar incluso con los recuerdos o permane-
cer imperturbable (atarachos) ante ellos. 

«El alma que posee la impasibilidad no 
sólo no experimenta perturbación alguna 
ante los objetos, sino que además perma-
nece imperturbable ante sus recuerdos» 
(TP 67) por más elevados que sean pues-
to que, en el fondo, son provocados para 
alejarte de la meditación; «Cuando los 
demonios te ven que deseas orar verda-
deramente, te sugieren ideas de algunas 
cosas realmente necesarias y, un poco más 
tarde, avivan su recuerdo moviendo al in-
telecto para que las busque» (TP 10)

De esta manera, la mente es incitada 
a abandonar la meditación cuando se 
deja invadir por los planes, proyectos y 
expectativas de la vida cotidiana, cuan-
do se acuerda de algo que dejó por hacer 
o cuando especula con acontecimientos 
futuros.

¿Cómo se logra cortar el flujo mental?, 
¿cómo impedir la evocación de recuer-
dos?, ¿cómo mantenerse en la pureza de 
la meditación? Lo cierto es que Evagrio, 
tan profuso en mostrar los obstáculos 
que impiden la meditación, mantiene 
ese secreto como parte de la enseñanza 
oral de su doctrina. En algún momento 

La práctica contemplativa en Evagrio Póntico



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   19

parece indicar alguna pista cuando 
insiste en la «gran atención» (nepsis) 
(Bases, XI) que exige la oración pura, 
o cuando aconseja al orante; «Mantén 
quieta tu mirada durante la oración y, 
abnegando tu carne y tu alma, vive se-
gún el intelecto» (Or 110). Pero lo cierto 
es que Evagrio no quiso ir más allá de 
lo que su sentido de la prudencia y la 
discreción le marcaban. En todo caso, 
fue uno de los primeros monjes que re-
veló por escrito los secretos de la vida 
y la práctica contemplativa adoptando 
para ello un estilo literario deliberada-
mente críptico. Así, tanto en el Practi-
cós, el Gnosticós, las Centurias gnósticas 
y especialmente en el tratado Sobre la 
oración advertirá que «hemos querido 
disimular ciertas cosas, hemos oscu-
recido otras, para no dar a los perros 
lo que es santo, ni arrojar las perlas a 
los cerdos; pero será claro para los que 
han tomado este mismo camino». Por 
tanto, Evagrio se dirige sólo a los ini-
ciados, es decir, a los que dan sus pri-
meros pasos en la vía anacoreta, a los 
gnósticos.

Solo desde esta perspectiva «gnós-
tica» cobra sentido la afirmación eva-
griana de que, en última instancia, el 
verdadero monje, el auténtico contem-
plativo que ha visto la Luz de Dios «es 
aquél que, separado de todo, está uni-
do a todos» (Or 124) y que comprende 
que la salus de cada hombre es la salus 
de todos; «Dichoso el monje que mira la 
salvación y el progreso de todos como 
propios, con total alegría» (Or 122).

(Adaptación del libro Historia de los méto-
dos de meditación no dual, de Javier Alvarado)

Kale Apodemia - “La bella Travesía”



20  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

www.iga.gnose.pt
e-mail: ricardojussara@gmail.com - IGA Lisboa - 967 189 819

Transformação íntima!

Porto - 1 e 2 de Dezembro - 2018
II Encontro Regional Gnóstico de Portugal

 O Nascimento Interno

Local: Hotel Cristal

IGA - Instituto Gnóstico de Antropologia de Portugal

Travessa Antero de Quental, 360 - Porto - Portugal
Reservas: +351 220 161 000 | bookingporto@hoteiscristal.pt

Alquimia interior!

e-mail: erivaldoaquinoiga@gmail.com - IGA Porto - 915 059 767



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   21

H
ay que señalar que, pese al 
desencuentro cuando no hos-
tilidad, que han caracterizado 

las relaciones entre cristianos y musul-
manes a lo largo de la historia, más allá 
de dogmas y creencias perviven ciertos 
ámbitos o espacios de tolerancia y de 
confraternización basados en los elemen-
tos comunes. 

El Islam considera a Mahoma el último 
de los enviados de Dios, es decir, el sello 
de los profetas (Corán 33, 40). En esa mi-
sión profética, el Corán reconoce a otros 
predecesores como Noé, Abraham, Moi-
sés o Jesucristo como elegidos para re-
cibir una revelación y transmitirla a los 
hombres: “Te hemos inspirado como inspi-
ramos a Noé y a los profetas que vinieron 
después de él, pues inspiramos a Abraham, 
Ismael, Isaac, Jacob, a las doce tribus (de 
Israel), a Jesús, a Job, a Jonás, a Aarón, a 
Salomón y a David, a quien dimos los Sal-
mos” (Corán 4, 163-165). 

No se trata de una nueva revelación, 
sino de la rememoración o vuelta a la 
revelación primitiva. En el caso de Ma-
homa, el mensaje divino fue transmitido 
por medio del ángel Gabriel (Corán 42, 
52; 2, 27). Mediante las revelaciones a 
los profetas, Dios mantiene viva y pura 
la única religión subsistente y conforme a 
la creación (Corán 30, 30). 



22  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Por eso, según el Islam, el mensaje de los profetas es 
siempre uno y el mismo.

El Corán se adhiere explícitamente a la fe y a la religión 
de Abraham, es decir, al judaísmo primitivo: “Seguid la re-
ligión de Abraham” (Corán 3, 95), pues “habéis tenido un 
hermoso modelo en Abraham y en quienes estaban con él” 
(Corán 60, 4 y 6). También acepta la labor profética de Moi-
sés: “Dios ha hablado claramente a Moisés” (Corán 4, 164) 
y le ha confiado sus mandamientos, pues “dimos a Moisés 
el Libro... explicando cada cosa, como guía y misericor-
dia” (Corán 6, 154). Igualmente, acepta, asume y reconoce 
la misión profética y enseñanzas de Jesucristo como elegido 
y enviado de Dios para anunciar el Evangelio y a quien “le 
hemos concedido signos manifiestos [de su misión] y le 
hemos fortificado con el Espíritu Santo” (Corán 2, 86).

Ahora bien, al igual que se acepta el cristianismo origina-
rio, igualmente se rechazan ciertas adherencias y dogmas 
temporales posteriores de carácter formal que se conside-
ran desviaciones producto del hombre. Pero como no se tra-
ta de resaltar lo que separa, sino lo que une más allá de las 
formas y ropajes externos, ese elemento común no puede 
ser otro que el del amor fraternal. Como decía el sufí Ibn 
El-Arabi (1155-1240);

“Mi corazón se ha hecho capaz de adoptar todas las formas;
es pasto de gacelas, y convento de monjes cristianos.
Y un templo de ídolos, y la Ka’ba de los peregrinos,
y las tablas de la Torá, y el libro del Corán.
Yo milito en la religión del amor, cualquiera que fuese el sendero
que hollaren sus camellos. 
Mi religión y mi fe son la religión verdadera”.

En efecto, para ciertas corrientes musulmanas, los deba-
tes de carácter religioso y dogmático nos alejan del verdade-
ro asunto cual es el de la experiencia de lo sagrado o, mejor 
dicho, de la Unidad. 

De entre los movimientos o tendencias espirituales, mís-
ticas o esotéricas del Islam, el sufismo (palabra que pro-
cede de suf, lana, de donde sufíes o vestidos de lana, como 
signo de humildad) es una de las tradicionales. Se agrupan 

Recuérdame y Yo te recordaré



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   23

en cofradías o hermandades en torno a 
un maestro que “inicia” a los aspirantes 
directamente o a través de sus delega-
dos transmitiendo la influencia espiri-
tual (baraka). Cada fraternidad tiene su 
regla o tariqa, “camino, método” no solo 
en los organizativo sino en lo que se re-
fiere a las prácticas ascéticas y medita-
tivas. Como es sabido, la práctica más 
extendida es la recitación o recuerdo de 
Dios (dhikr): “Recuerda a tu Señor cuan-
do le hayas olvidado...” (Corán 18, 24). 
Y de entre las fórmulas o sentencias del 
Corán, la preferida es “No hay más dios 
que Dios” (la ilaha illa Allah).

No pretendemos agotar en este epí-
logo la historia del sufismo. Ni siquiera 
trataremos de presentar su prolija varie-
dad de “caminos”, cuestión, por lo demás, 
sobre la que no nos consideramos com-
petentes. Únicamente nos limitaremos 
a mostrar los rasgos de algunos sufíes, 
especialmente de los pertenecientes a 
una las cofradías (Turuq) sufíes con más 
influencia en España: la Sadilf, que debe 
su nombre a Abü-l-Hasan al Sádili, rife-
ño que vivió en el siglo XIII en la aldea 
de Sádila (Túnez) siguiendo una vida de 
austeridad.

Abü-l-Hasan era discípulo de Ibn 
Masis el rifeño, el cual, a su vez, había 
recibido la baraka del sevillano Abü 
Madyan. De entre sus escritos princi-
pales, podemos citar al-Tanwír fi isqat 
al-taqdír, sobre el «dejamiento»; Míftah 
al-falah wa misbah al-arwah, sobre la 
oración mental y la oración de «quietud» 
y «soledad»; Lafa if al-minan, sobre el 
camino contemplativo; y Kitab al-Hikam 
al-Ata ‹iyyam a modo de sentencias 

breves sobre la vida eremítica.
Para Abü-l-Hasan al Sádili ,  en la 

medida en que hemos sido desterrados 
del Paraíso, este mundo no es una 
verdadera patria. Por ello, el hombre 
anhela alcanzar un estado (o morada) 
que le  devuelva a su condición o 
naturaleza primigenia (Lata›if, I, 202).

Igualmente, el sufí Abü Abd Alláh 
Muhammad Ibn Abbád (nacido en Ronda 
en 1371) explica en su obra Sarh Hikam, 
que el hombre, en cuanto hombre, es 
como un náufrago en el mar o como 
un viajero perdido en el desierto, y que 
depende de la ayuda de Dios para no 
perecer (Sarh Hikam, II, 71). Ante Dios, el 
peregrino ha de comprender su nadidad, 
pues: «El hombre existió, después 
de que no había existido, y dejará de 
existir, después de haber existido. 
Por los dos extremos, pues, tenemos 
la nada; luego el hombre es nada» 
(Abü-l-Hasan al-Sádili, Lata›if, I, 207). La 
Criatura es pura nada ante Dios: «Todo 
ser creado es oscuridad que sólo queda 
iluminada con la aparición de Dios en 
él» (Ibn ‹Abbád de Ronda Sarh Hikam, I, 
15-16).

No solo la Criatura es nada, también 
lo es la Creación, pues solo el Ser Uno, 
que es  Dios ,  es  la  Ún ic a  Re a l id ad 
Transcendente. El Ser es Uno y Único; su 
unidad es tal que de ella se deduce la 
inexistencia real de todas las demás 
cosas que, por tanto, son ilusorias, 
falsas y vanas (Ibn ‹Abbád de Ronda, 
Sarh Hikam, I, 93).

Por tanto, el conocimiento de los 
misterios de Dios no puede proceder 
de las cosas creadas, pues son ilusorias, 

Recuérdame y Yo te recordaré



24  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

sino, inicialmente y como paso previo, 
del desapego a ellas: «No te traslades 
de criatura a criatura, pues serás 
como el asno de la tahona, que camina, 
sí, pero el lugar al cual se traslada en 
su marcha es el mismo del cual ha 
partido. Antes bien, trasládate de las 
criaturas al Creador, pues tu Señor es 
el término y la meta» (Ibn ‹Abbád de 
Ronda, Sarh Hikam, I, 32).

No es lo mismo estar en el mundo, es 
decir, identificarte con la Creación, que 
ser en el mundo al comprender la inani-
dad de todo: «Es muy diferente estar tú 
con las cosas que estar las cosas con-
tigo. Estar tú con las cosas equivale a 
estar sujeto a ellas y tener de ellas ne-
cesidad, es decir, que tú seas su escla-
vo, para que luego ellas te abandonen 
y dejen cuando más las necesites. Tú 
estás con las cosas, mientras no con-
templas a quien les ha dado el ser. En 
cambio, cuando contemplas a quien les 
ha dado el ser, entonces son las cosas 
las que contigo están» (Ibn ‹Abbád de 
Ronda Sarh Hikam, II, 63-65).

Si sólo el Ser es y no hay nada más que 
el Ser (la ilaha illa Allah), los seres son 
meras apariencias con una libertad y 
voluntad ilusorias. Quien pretenda rei-
vindicar su autonomía y libertad no solo 
es un ignorante, sino que es un idólatra, 
puesto que reclama para sí, lo que es pa-
trimonio exclusivo de Dios. Suponer que 
hay más seres que el Ser es, por tanto, un 
error que, como tal, puede ser disipado. 
Como decía Ibn›El-Arabi: «¡Bien amado! 
vayamos hacia la unión. Y si nos topa-
mos con el camino que lleva a la sepa-
ración, destruyamos la separación».

1.- El recogimiento

Para recorrer con solvencia la Vía (y 
experiencia) de la Unidad, hay que com-
prender qué cosas provocan la separa-
ción y qué instrumentos o facultades 
humanas no pueden, por su propia natu-
raleza, servirnos de apoyo. Al igual que 
en otras tradiciones iniciáticas o meta-
físicas, el buscador debe experimentar 
hasta comprender que la especulación y 
el razonamiento no son los medios ade-
cuados para orar con el corazón pues: 
«¿Cómo será conocido con los conoci-
mientos racionales Aquél mediante el 
cual son cognoscibles éstos?, ¿cómo va 
a ser conocido mediante cosa alguna 
Aquél cuyo Ser precede al ser de toda 
cosa?» (Abü-l-Hasan al-Sádili, Lata›if, I, 198).

Tampoco ayudan los sentidos corpo-
rales toda vez que estos solo sirven para 
movernos en el mundo externo. Por el 
contrario, para adentrarnos en las mo-
radas del Ser, hay que suspender o anular 
los sentidos. En esta conclusión, el Islam 
no es solo heredero de las tradiciones 
contemplativas orientales y occidentales 
que asume sin reparos, sino que, además, 
reformulará y reforzará la hermenéutica 
de lo sagrado (vino viejo en odres nuevos). 
Frente a la dispersión [tafriqa] ante las 
cosas creadas, el recogimiento [yami] es 
explicado como la práctica de recoger, 
reunir o entregar a o en Dios todos los 
sentidos, pensamientos y preocupacio-
nes (Hayya, II, 278).

Primeramente, hay dejar a un lado las 
preocupaciones e intereses que proceden 
del mundo. Seguidamente, una vez per-
dido el interés por las cosas creadas, hay 

Recuérdame y Yo te recordaré



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -    25

que suspender todas las potencias y sentidos para liberar 
el alma de los nudos corporales. Finalmente, hay que diri-
gir la atención hacia la esencia real del corazón, anegándose 
en ella. «De esta manera, permaneciendo cada vez más 
tiempo en tal estado, paulatinamente la visión interior 
se hará más nítida y pura hasta abrirse a la contempla-
ción intuitiva del Señor» (Kamasjanawí, Yami, 119).

El corazón viene a ser una «puerta estrecha» o sutil que 
comunica con el Espíritu, es decir, con la esencia real del 
corazón, que es donde mora Él. Como explica Jalaluddin 
Rumi (1207-1273):

«La cruz de los cristianos, palmo a palmo, examiné.
Él no estaba en la cruz.
Fui al templo hindú y a la antigua pagoda.
En ninguno de ellos había huella alguna.
Fui a las tierras altas del Herat y a Kandahar. Miré.
No estaba en las cimas ni en los valles.
Resueltamente escalé la morada del legendario pájaro Anga.
Fui a la Kaaba en La Meca. Él no estaba allí.
Miré dentro de mi propio corazón. En ese, su lugar, le vi.
No estaba en ningún otro lado».

Insisten los sufíes en que el método para lograr la quie-
tud y el silencio mental consiste en arrinconar todos los 
pensamientos mediante la concentración o fijación en el 
solo pensamiento de Dios (Mafajir, 130-132).

El Islam concede mucha importancia a las formalidades 
previas a la oración y a la postura del cuerpo que, según 
los casos, ha de realizarse en un lugar purificado, en acti-
tud humilde y orientado hacia la alquibla, con las palmas 
de las manos posadas sobre las piernas (Mafajir, 130-132), 
cerrando los ojos, mirándose como muerto y buscando re-
fugio tan sólo en Dios (Kamasjanawi, Yami 170). La oración 
ha de realizarse con humildad. Y el grado sumo de la hu-
mildad se logra «cuando uno no se atribuye a sí mismo 
mérito alguno, ni siquiera por sus actos de humildad, 
los cuáles, más que suyos, son de Dios» (Ahmad ibn ‹Atá› 
Alláh de Alejandría, Llave de la salvación y lámpara de las 
almas, 204).

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   25



26  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Primeramente hay que distanciarse de 
los pensamientos mediante la recitación 
vocal de la jaculatoria «No hay más dios que 
Alláh», proferida con energía y recogimien-
to. Con el tiempo, cuando los pensamientos 
cesen del todo, la atención se desplazará 
de la mente al corazón de modo que la re-
citación se hará más dulce y profunda y 
podrá pasarse de las jaculatorias orales a 
las mentales. Incluso, llegará un momento 
en que se podrá prescindir de las recita-
ciones mentales permaneciendo mental-
mente calmo y silente. No obstante, «este 
resultado podrás conseguirlo durante 
una o dos horas no más, pues en seguida 
volverán a amontonarse en tu espíritu 
los pensamientos ajenos. Si puedes des-
echarlos con tu sola resolución y apar-
tarte de cuanto sea capaz de sugerirlos, 
lo harás así; pero, si no puedes, vuelve de 
nuevo al recuerdo mental de la jaculato-
ria, procurando entender el sentido de 
las palabras, pero sin representarte con 
la imaginación la figura de las letras. Y 
si los pensamientos extraños se amonto-
nan en mayor número y con más inten-
sidad, añade a la jaculatoria mental la 
vocal, sin tibieza y con constancia en la 
mayor parte de los momentos. De esta 
manera, aumentará y crecerá la desnu-
dez de tu espíritu y vencerás las distrac-
ciones» (Kamasjanawí, Yami, 172).

2.- El dhikra o recuerdo de Dios

El recuerdo de Dios es un fuego que, 
cuando entra en una habitación, dice: 
“Yo y nadie más que yo...». Si en aquella 
habitación encuentra leña, la quema y 
convierte en fuego, y si en ella hay oscu-

Recuérdame y Yo te recordaré



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   27

ridad, la ilumina (Ahmad ibn ‹Atá› Alláh 
de Alejandría, Llave de la salvación y lám-
para de las almas, 93).

El recuerdo de Dios (dhikra) tiene por 
finalidad liberarse de la ignorancia y el 
sufrimiento mediante la constante pre-
sencia de Dios en el corazón. Hay 3 eta-
pas. Primeramente, hay una oración o re-
cuerdo exclusivamente vocal o exterior 
en la que el devoto lucha para no vagar 
fuera del corazón por los valles de los va-
nos. Después sigue la oración mental con 
esfuerzo; luego la oración mental espon-
tánea y natural. Finalmente se llega a la 
oración de quietud sin pensamientos en 
la que el devoto pierde la consciencia de 
estar orando porque Dios se ha adueña-
do del corazón hasta el punto de que el 
sujeto no se da cuenta de la existencia 
de su recuerdo ni de su propio corazón. 
Por eso, si presta atención al hecho de 
recordar o a su corazón, ese retorno a 
la consciencia implicará el surgimiento 
de un pensamiento que actuará como un 
velo que le ocultará a Dios y le hará salir 
de la contemplación extática. En tal es-
tado: «El orante se olvida de sí mismo, 
no siente ni es consciente de su cuerpo 
ni del mundo externo; se ha marchado 
hacia Dios y se ha perdido en Él. Aho-
ra bien, si en tal estado le viene la idea 
de que con el éxtasis ha perdido por 
completo la consciencia de sí, es que 
su éxtasis es todavía turbio e impuro» 
(Ahmad ibn ‹Atá› Alláh de Alejandría, 
Llave de la salvación y lámpara de las al-
mas, 94).

Al igual que en el cristianismo, encon-
tramos en el Islam debates semejantes 
sobre la preeminencia de la contempla-

ción ante la meditación. Frente a la ora-
ción vocal y las reflexiones piadosas o la 
meditación, la oración mental concentra-
da y sostenida en el solo pensamiento de 
Dios «es más noble y elevada dado que 
el orante pierde la consciencia de su 
misma oración y de toda cosa creada 
debido a la intensidad y dominio abso-
luto de sí mismo y atención a nada ni 
nadie más que el recuerdo de Dios has-
ta ser tocado por el mismo Dios» (Sarh 
Rá›iyya, 127-128), pues «la verdadera 
esencia de la oración mental consiste 
en que el recuerdo de Dios y de todo ser 
deje de existir para que sólo exista el 
objeto recordado» (Sarh Rá›iyya, 127-128).

En la tradición islámica, el dhikra 
más poderoso es: «No hay más dios 
que Dios» (la ilaha illa Allah). Etimoló-
gicamente, Allah procede de la tercera 
persona del singular con el afijo hu del 
verbo ser (kana), que por otro lado, suele 
ser omitido para hablar en presente y de 
ahí que no se conjugue como tal. Por eso, 
Alláh resultaría de la unión de un artícu-
lo (Al) la partícula li (que equivale a de 
él) y la h que sería el afijo (hu). Todo ello 
considerando que Dios no tiene ni perso-
na, ni es femenino ni masculino, ni plural 
ni singular. Así, Allah significaría «El que 
Es», «El (Único) Ser» o «de Él», de quien 
todo es o procede, nombre que, en este 
sentido, tiene la misma etimología que el 
de Jehová (El que Es).

Al recitar «No hay otro dios, sino 
Alláh», la primera parte produce la pur-
gación de todo lo que no es Dios, es decir, 
de los falsos ídolos que giran en torno al 
«yo» o ego; y la segunda, la afirmativa, en-
gendra su iluminación (Ahmad ibn ‹Atá› 

Recuérdame y Yo te recordaré



28  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Alláh de Alejandría, Llave de la salva-
ción y lámpara de las almas, 122-136). El 
orante limpia su corazón de todo aquello 
que no sea Alláh, pues, así como antes de 
hospedar al rey se limpia el aposento de 
toda suciedad, así también ocurre con el 
corazón (Ah-mad ibn ‹Atá› Alláh de Ale-
jandría, Llave de la salvación y lámpara de 
las almas, 177).

En un anónimo comentario místico a 
un hadit se afirma que «Mi castillo es: 
‹No hay señor, sino Dios›. El que entra 
en mi castillo, está seguramente libre 
de sufrimiento... El inciso ‹No hay Se-
ñor› sirve de escoba para barrer el pol-
vo de las cosas distintas de Dios., a fin 
de que seas sujeto apto para ser trono 
[de Dios]... y objeto de las miradas de 
Dios al corazón» (Manuscrito Escuria-
lense 1566, folio 9 v).

De este modo, con la práctica de la re-
citación: «Si la autoridad del ‹No hay 
señor sino Dios› impera con absoluto 
dominio sobre la ciudadela de tu huma-
nidad, no quedarán ya en el recinto de 
tu casa otras moradas ni las recorrerá 
ninguno de los seres que no son Dios, 
ni tendrán ya éstos en ellas residencia 
fija y estable» (Manuscrito Escurialense 
1566, folio 14 r).

3.- Del éxtasis (al-fana) 
      y otros estados no-duales

El trance o rapto extático es uno de 
los objetivos buscados por muchos su-
fíes. Tal búsqueda está llena de peligros 
y frustraciones para quien pretenda 
adentrarse en esa Vía con el solo fin de 
apoderarse de algo para sí mismo sin en-

Recuérdame y Yo te recordaré

28  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   29

tender que se trata precisamente de todo 
lo contrario; desprenderse de sí mismo, 
vaciarse, desapegarse incluso hasta del 
mismo deseo del éxtasis. En todo caso, al 
igual que en la mística hindú o cristiana, 
el sufí Abü-l-›Abbás de Murcia, en Lata›if, 
I 216 distingue dos clases de extáticos: el 
que en el éxtasis está con el éxtasis, y 
el que en el éxtasis está con quien se lo 
produce. El primero es siervo del éxtasis 
porque solo busca una experiencia, y el 
mundo de las experiencias es el mundo 
del ego, mientras que el segundo es sier-
vo de quien se lo produce [Dios]. Síntoma 
del primero de ambos estados es sentir 
tristeza de perder el éxtasis y alegría de 
caer en él. Síntoma del segundo es, por 
el contrario, no alegrarse de caer en él 
ni entristecerse de perderlo porque está 
instalado en la perfecta quietud.

Una cosa es gobernar las cosas, sin 
que éstas lo posean, y otra distinta es 
vivir aferrado en pos de la experiencias 
de las cosas (Abü-l-›Abbás de Murcia, 
Lata›if, I 216). Mientras que lo primero 
proporciona un conocimiento verdadero, 
es decir, permanente e imperturbable, el 
segundo, por mucho éxtasis que le eche-
mos al asunto, no es más que un esta-
do, algo que no es duradero. Por eso se 
distingue entre estado, que es pasajero, 
pues todo lo que cambia cesa, y morada, 
es decir, condición impermanente que no 
admite vuelta atrás

El desapego ha de ser tal que implique 
también un desinterés por la vida o, más 
propiamente, la ausencia de sed de existir. 
Si, como explicaba San Pablo, “no soy yo 
quien vive, sino que es Cristo quien vive en 
mí”, no hay ya un «alguien» que viva, por 

Recuérdame y Yo te recordaré

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   29



30  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

lo que, como decía Abü Madyan: «El que 
no haya ‘muerto’, no verá la Verdad».

Para el místico persa del siglo XI, 
Baba Taher, el conocimiento máximo es 
el «que surge por la unión del gnóstico 
con el Objeto de su conocimiento, del 
que contempla con el Objeto de su con-
templación y de la absoluta no-existen-
cia de su ser en la Esencia sagrada del 
Amado».

Pero ¿qué sucede cuando el objeto de 
conocimiento contemplativo es el propio 
sujeto? Es más, ¿que acontece cuando el 
«yo» se extingue? ¿Cómo explicar la ex-
periencia de un «sujeto» que no tiene 
sentido de la individualidad? ¿A que «yo» 
puede atribuirse la autoría o la experien-
cia de alguien que carece de sentido del 
«yo»? Pero seguimos en el terreno del 
misterio y de la paradoja, pues «¿cuál es 
el sentido de esta dualidad, creyendo 
que yo soy yo y que tú eres tú? Puesto 
que tú eres, que todo lo demás deje de 
ser» (Hakim Sanai, f155, El abandono).

Si no hay más seres que el Ser, toda re-
ferencia a un «yo» separado de un «tu» 
o un «él», es ilusoria. Como no hay más 
«yoes» que el Yo Único (Alláh), percibirse 
es percibirle: «No he creado en ti la per-
cepción más que para ser el objeto de 
mi percepción. Si me percibes, te perci-
bes a ti mismo. Pero no podrías perci-
birme a través de ti. Es por mi mirada 
por la que me ves y por la que te ves» 
(Ibn›El-Arabi, 1155-1240).

De hecho, la metafísica musulmana 
explica el culmen del desapego como 
una autoaniquilación del «yo» (al-fana) 
en cuanto vuelta, regreso o unificación 
(al-itihad) con Alláh. Incluso, como para 

algunos el Paraíso que implica la dua-
lidad Dios-yo es una cárcel de oro, se 
habla de extinción de la extinción para 
hacer referencia a una morada que no 
es experimentable y está más allá de la 
comprensión humana dado que, en la 
medida en que en un tal estado de unión 
se transcienden las barreras de la indivi-
dualidad y se produce la identificación o 
reintegración con la Unidad, no cabe ya 
hablar de un «yo», un «tu» o, incluso un 
«Él» como entidad separada y aparte. De 
ahí que Husayn Mansur Hallaj (857-922) 
afirmara: «Pues vi a mi Señor con el ojo 
del corazón y le dije: ¿Quién eres tú? Y 
Él me respondió: ¡Tú!... Y ahora yo soy 
Tú mismo, Tu existencia es la mía y es 
también mi querer».

El mismo misterio explica Abü Ya-
zid Bastami (siglo IX): «Contemplaba 
a mi Señor con el ojo Verdadero y le 
dije: ¿Quién es? Me respondió: ni yo ni 
otro que yo. Cuando por fin contemplé 
al Verdadero por el Verdadero, viví el 
Verdadero por el Verdadero y subsis-
tí en el Verdadero por el Verdadero en 
un presente eterno, sin respiración, sin 
palabras, sin oído, sin ciencia» pues, en 
la Unidad «desaparece la conciencia de 
los otros, o sea, de los seres que no son 
Dios; hay una relación de íntima fami-
liaridad con Él» (Ibn ‹Abbád de Ronda, 
Sarh Hikam, II, 90).

Dado que tales moradas son inexpre-
sables, las descripciones hechas por los 
propios sufíes recurriendo a metáforas 
o giros literarios que parecen afirmar 
la divinidad del contemplativo, fueron 
vistas con recelo cuando no con abierta 
hostilidad por las autoridades religiosas. 

Recuérdame y Yo te recordaré



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   31

Uno de los ejemplos más conocidos de ello fue el del 
místico Mansur Al›ha-llaj condenado a muerte por 
afirmar que «ana-al›ha›qq» (Yo soy la verdad). Siglos 
más tarde el sufí Rumi trataba de explicar que no 
había nada de herética arrogancia sino autohumi-
llación al afirmar «Yo soy la Verdad», puesto que 
quien así se identificaba con Alláh asumía que «Yo 
soy nada, Él es todo, no hay más seres que Dios». 
Y, por el contrario, quien decía «Yo soy el siervo de 
Dios», cometía una falta de soberbia porque afirma 
dos existencias, la suya y la de Dios.

Llegamos, así, al final de la Vía metafísica con un 
dilema que resume el misterio y paradoja del busca-
dor: Mientras hay un «yo», hay experiencia, pero es 
falsa porque prolonga y perpetúa la dualidad entre 
un sujeto que busca experiencias y el objeto expe-
rimentado. Por otro lado, sin «yo», la experiencia es 
inútil. En efecto, toda experiencia, en cuanto implica 
la creencia en un sujeto experimentador distinto al 
Ser (Alláh), es errónea. Pero por otra parte, la única 
«experiencia» real e imperecedera (la contempla-
ción de Alláh) no es, propiamente, una experiencia 
porque no hay un «yo» que pueda experimentar 
nada y, en consecuencia, no hay nadie que pueda 
disfrutar o valerse de la experiencia.

Rendida la existencia, solo queda someterse a 
los designios del Señor y esperar el momento en 
que caiga el velo de la existencia como preludio a la 
eterna Unión. Entonces: «Enrollaré la alfombra de la 
vida cuando pueda ver de nuevo tu amado rostro, y 
dejaré de ser, pues el yo se perderá en ese rapto y los 
hilos de mi pensamiento caerán de mi mano: no me 
encontrarás, pues este yo habrá huido: tú serás mi 
alma, en lugar de la mía.

Expulsada de mi mente toda idea de mí, y Tú, 
sólo Tú, hallarás en mi lugar.

Más apreciada que el cielo, más querida que la 
tierra,me olvidaría de mí si Tú estuvieses cerca».

[Nur ad-Din Abd ar-Rahman Jami (1414-1492), La pérdida].

Recuérdame y Yo te recordaré



32  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   33

En el presente estudio, en pri-
mer lugar, se hace una reco-
pilación de referencias y ex-

plicaciones dadas por diferentes guías 
espirituales y académicos, especialistas 
en religión y filosofía antigua con el pro-
pósito de delimitar de manera apropia-
da el concepto de Gnosis y diferenciar-
lo de lo que no es Gnosis. Se dedica un 
espacio suficiente al Coloquio de Mesina 
de 1966 sobre los orígenes del gnosticis-
mo, donde se formuló la definición de la 
raíz griega Gnosis, tal como la reconocen 
los gnósticos contemporáneos, incluido 
Samael Aun Weor, el Presidente funda-
dor de las instituciones gnósticas: Gno-
sis: Conocimiento iluminado de los mis-
terios divinos reservados a una élite. En 
la sección La Universalidad de la Gnosis, 
se hace una aclaración a lo concluido en 
el Coloquio de Mesina en torno de la de-
limitación geográfica y cronológica del 
gnosticismo. Finalmente, se incursiona 
en la Gnosis Cristiana, con referencias a 
la importancia que se da en la Biblia ju-
deocristiana al conocimiento y se hace 
un breve abordaje al libro cumbre de los 
gnósticos, Pistis Sophia, para desembo-
car en la concepción de una Gnosis Eter-
na y Universal.

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   33



34  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Gnosis es la síntesis de todos los co-
nocimientos necesarios para llegar a 
la divinidad. Por ello, usualmente, en 
diccionarios y enciclopedias se afirma que 
el gnosticismo es un conjunto de doctrinas 
filosófico-religiosas, mezcla de creencias 
cristianas con principios del platonismo, de 
las tradiciones judías, caldeas y orientales, 
así como de elementos esotéricos. Sin 
embargo, investigaciones más profundas van 
más lejos. Por ejemplo, Henry Durvill en su 
libro Los Misterios Iniciáticos, cita una frase 
de Hermes Trismegisto, el tres veces grande 
dios Ibis de Thot:

“Buscad un piloto que os encamine hacia 
las puertas de la Gnosis, donde refulge la 
deslumbradora luz, limpia de tinieblas, donde 
nadie se embriaga, donde todos son sobrios y 
vuelven sus miradas hacia el que quiere ser 
contemplado, el inaudito, el inefable, invisible 
para los ojos de la carne, visible para la 
inteligencia y el corazón”.

Hermes Trismegisto es el hombre-dios, 
un sabio egipcio y guía espiritual de los 
faraones egipcios, cuyo nombre se asocia a 
los dioses Dyehuty, Tot, Hermes y Mercurio. 
Para Durvill, Hermes Trismegisto ejerce 
su influencia en torno del siglo XXV A.C. A 
Hermes Trismegisto se le atribuye haber 
legado a la humanidad la ciencia de la 
Alquimia y el sistema de ciencias metafísicas, 
conocido como Hermetismo. Se le atribuye el 
libro La Tabla de Esmeralda y la colección de 
libros que forman el Corpus Hermeticum. La 
atribución de “Tres veces grande”, solo se le 
puede conferir a un ser humano que después 
de alcanzar el Nacimiento Segundo, logra la 
Auto-realización íntima del Ser y alcanza 
la legítima Inmortalidad y la auténtica Re-

surrección Esotérica, por lo que se convierte 
en “tres veces grande”.

Hermes-Mercurio nos da la clave para 
transmutar los metales viles en el oro puro 
del Espíritu, la transmutación alquímica del 
plomo en oro, que se equipara al milagro de 
Jesús, en las bodas de Caná, al transmutar 
el ens seminis, las aguas de la vida, en el vino 
de luz del alquimista previo compromiso de 
huir de la fornicación.

Delimitación del término: Qué es y qué no es Gnosis

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   35

Durvill ,   refiriéndose a las antiguas 
iniciaciones y a  los estudios gnósticos, 
afirma: “Los tiempos de la iniciación se 
extinguieron siglos antes de la Era Cristiana. 
Los adeptos se retiraron, como ocurrió en 
la Asiria, reintegrándose a los lugares de 
su origen, en la región norte del Indostán. 
Otros iniciados de inferior categoría salieron 
de Memphis para llevar a Grecia la luz del 
esoterismo. En Alejandría existieron también 
algunas agrupaciones y durante la Edad 
Media, desde Alejandría y el Asia Menor 
vienen a Europa los adeptos de Gnosis, y del 
Hermetismo”.

Helena Petronila Blavatsky, en La clave 
de la Teosofía, explica que:  

“Pitágoras denominaba a su Gnosis “el 
conocimiento de las cosas que son” o hgnwçiç 
onpwu, y reserva esos conocimientos sólo 
para sus discípulos, que habían jurado 
guardar el secreto; para aquellos que podían 
asimilarse ese alimento mental y hallar en 
él satisfacción; a los que juramentaba para 
guardar el secreto y el silencio”.

Gnosis es el conocimiento de uno mismo; 
es el conocimiento de nuestros propios 
límites y posibilidades; el conocimiento de 
quiénes somos, de dónde vinimos y hacia 
dónde vamos...

Para  Annie Besant ,  en su obra  Los 
Misterios: “El fondo y esencia de la enseñanza, 
que pone al individuo en posesión de la Gnosis 
o conocimiento real, el saber místico que 
substituye la creencia por el conocimiento 
y permite decir al hombre con toda certeza: 
‘Yo   conozco  las  cosas  de  los  mundos 
superfísicos’, esta enseñanza era en todas 
partes única e idéntica, y aunque difiriesen los 
cultos externos, lo que constituía la entraña, 
el culto interno y fondo de los Misterios era 
semejante en todos”.

Gnosis es un conocimiento dinámico, 
liberador y transformador. El gnóstico, al 
conocerse, diferencia plenamente entre 
el Ego y su Esencia maravillosa, o chispa 

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



36  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

divina. En el proceso de conocerse, libera 
y desarrolla su Esencia o fracción de alma, 
despertando la conciencia. Al mismo tiempo, 
descubre su Ego (conjunto de agregados 
psíquicos) o elementos indeseables que 
condicionan su conducta, lo comprende 
y  m e d i a n t e  u n  t r a b a j o  p s i c o l ó g i c o 
revolucionario de eliminación del Ego, se 
libera y alcanza el auto-conocimiento.

Al conocimiento de uno mismo se le 
denomina: autognosis. Este es un tipo de 
conocimiento que se obtiene a través de la 
observación íntima. Los filósofos griegos 
de la antigüedad se referían a él con la 
frase: gnosce te ipsum. “Conócete y conocerás 
el Universo y a los dioses”, que se encontraba 
grabado en el pórtico del templo de Apolo, 
en Delfos. Entre los Diálogos de Platón, en 
el primer Alcibiades, se lee: “Así, mi querido 
Alcibiades, sigue mis consejos, y obedece al 
precepto que está escrito en el frontispicio del 
templo de Delfos: Conócete a ti mismo”.

Todo el proceso de autoconocerse se 
realiza en la vida diaria, mas también a 
través de la experiencia mística directa. 
Este tipo de experiencias permiten acceder 
a otros tipos de conocimiento, ajenos 
al que se obtiene mediante la razón. La 
imaginación, la inspiración, la intuición, la 
autoreflexión evidente del Ser, la meditación 
y la experiencia en los mundos superiores de 
conciencia, llevan al estudiante gnóstico a la 
autognosis.

Uno de los grandes investigadores con-
temporáneos de la  Gnosis histórica, Henri 
Charles Puech ,  afirma en su libro, En 
torno a la Gnosis, que: “De manera más 
especial, en los sistemas religiosos de los que 
constituye el fondo, la Gnosis aparece como un 
conocimiento que trae consigo y procura por 
sí mismo la salvación, una ciencia liberadora 
o salvadora, un saber que es en sí y por sí 

mismo salvación. Se llama o puede llamarse 
gnosticismo -y también gnosis- a toda 
doctrina o actitud religiosa fundada sobre la 
teoría o la experiencia de la obtención de la 
salvación mediante el conocimiento.”

Elaine Pagels, otra autoridad mundial 
en el estudio de la Cosmovisión gnóstica,  
en su obra  Los Evangelios  Gnósticos , 
establece claramente la diferencia entre  qué 
es Gnosis y qué no lo es:

“Aquellos que dicen no conocer nada sobre 
la realidad última se les denomina «agnós-
ticos» (literalmente: «que no conocen»), a la 
persona que sí afirma conocer tales cosas se 
le llama «gnóstica» («conocedora»). Pero gno-
sis no significa principalmente conocimiento 
racional. La lengua griega establece una dis-
tinción entre el conocimiento científico o re-
flexivo («él conoce o sabe matemáticas») y el 
conocimiento a través de la observación o la 
experiencia («él me conoce»), que es la gnosis. 
Tal como la utilizan los gnósticos, podríamos 
traducirla por «intuición», porque gnosis en-

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   37

traña un proceso intuitivo de conocerse a uno 
mismo. Y conocerse a uno mismo, decían ellos, 
es conocer la naturaleza y el destino humanos. 
Según el maestro gnóstico Teodoro, que escri-
bía en Asia Menor hacia 140-160, el gnóstico 
es aquel que ha llegado a entender «quiénes 
éramos y en qué nos hemos convertido; dónde 
estábamos… hacia dónde nos apresuramos; de 
qué se nos está librando; qué es el nacimiento 
y qué es el renacimiento. Sin embargo, cono-
cerse a uno mismo, en el nivel más profundo, 
es al mismo tiempo conocer a Dios; este es el 
secreto de la gnosis”.

Puech da una explicación similar, cuando 
expone, que “el idioma griego conocía muy 
bien los términos de gignóskein(conocer) y 
de gnosis (conocimiento), y en ciertos con-
textos filosóficos (platónicos o pitagóricos), 
estas expresiones podían designar el conoci-
miento verdadero (por oposición a la doxa, 
conocimiento aproximativo, dudoso, ilusorio) 
de los seres (onta) o incluso de Dios. Pero no 
se las empleaba «técnicamente» e implicaban 
siempre un proceso dialéctico y discursivo del 

espíritu, proceso que puede desembocar en 
una intuición, pero que sigue estando fundado 
sobre una especulación de orden humano…”

Explica además Puech, que “el término de 
gnosis empleado por separado no basta en 
griego: exige o sobreentiendo un genitivo que 
designe el objeto de la «gnosis». Este objeto, 
en los textos más explícitos, es «Dios»”. Y con-
tinúa diciendo, es “un conocimiento que, una 
vez dado, es inmediato y absoluto, trascenden-
te con relación a la simple fe (pistis), conoci-
miento de la Vida y de la Luz que es él mismo 
Vida y Luz, conocimiento en una palabra, que 
es visión, revelación y gracia, «carisma» (kha-
risma), verdad absoluta aprehendida por un 
acto místico o confiada mediante un hieróslo-
gos, apocalipsis de visionario o iniciación mis-
térica”. Para Puech, las revelaciones llevadas 
a las doctrinas gnósticas “se ofrecen como 
descubiertas en éxtasis”; es decir, en el Vacío 
Iluminador, en la iluminación o conciencia 
objetiva.

Pagels cita a otro maestro gnóstico, Mo-
noimo, quien dice: “abandonad la búsqueda 
de Dios y la creación y otros asuntos de pareci-
da índole. Buscadle tomándoos a vosotros mis-
mos como punto de partida. Averiguad quién 
hay dentro de vosotros que se adueña de todo 
y dice: ‘mi Dios, mi mente, mi pensamiento, mi 
alma, mi cuerpo’. Averiguad las fuentes del pe-
sar, del gozo, del amor, del odio… Si investigáis 
cuidadosamente estas cuestiones, las encon-
traréis en vosotros mismos”.

Stephan A. Hoeller, en su libro: Jung 
Gnóstico y los Siete Sermones a los muertos, da 
la siguiente definición de la Gnosis: “Cono-
cimiento espiritual al que se accede a través 
de la intuición”, que está en correspondencia 
con la definición que da el Diccionario de la 
Real Academia Española: “Conocimiento ab-
soluto e intuitivo, especialmente de la divini-
dad”.

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



38  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

En relación con los gnósticos, Hoeller ex-
pone además que: “no eran miembros de una 
secta ni de una nueva religión, como afirma-
ban sus detractores, sino personas que com-
partían una cierta actitud frente a la vida. 
Puede decirse que esta actitud consistía en la 
convicción de que el conocimiento personal, 
directo y absoluto de las auténticas verdades 
de la existencia es accesible a los seres huma-
nos y, más aún, que la adquisición de dicho 
conocimiento siempre debe constituir la rea-
lización suprema de la vida humana”.

“Este conocimiento, o Gnosis, no era racio-
nal ni científico, ni siquiera era considerado 
como un conocimiento filosófico de la verdad, 
sino como un saber que surgía en el corazón 
de una forma intuitiva y misteriosa y, por ello, 
en al menos uno de los textos gnósticos (el 
Evangelio de la verdad) es denominado Gnosis 
Kardias, el conocimiento del corazón”.

“Evidentemente se trata de un concepto 
religioso que es a la vez sumamente psicoló-
gico, ya que el significado y el propósito de la 
vida no es ni la fe –con su énfasis en la certeza 
ciega de la existencia de Dios y su igualmente 

ciega represión- ni las buenas obras, sino el 
discernimiento y la transformación interior, 
para decirlo en pocas palabras, un proceso 
psicológico profundo”.

Philip Gardiner en su libro, Gnosis el Se-
creto del templo de Salomón revelado, dice lo 
siguiente:

“Son muchas las personas que no compren-
den lo que significa la palabra gnosis; otras 
creen que significa simplemente conocimien-
to, y lo dejan ahí. Sin embargo, existe un sig-
nificado más profundo. Es una palabra que 
da origen al título de gnóstico, o alguien que 
tiene un conocimiento especial. La verdadera 
definición del término gnosis es la experien-
cia mística directa de lo Divino en el yo. Es la 
realización de nuestra verdadera naturaleza, 
y no se puede discernir mediante un dogma o 
una doctrina intelectual, sino sólo a través de 
la experiencia”.

David Grez, en su versión de Los Evange-
lios Gnósticos, afirma lo siguiente: “El nom-
bre lo tomaron de la palabra gnosis, vocablo 
griego que significa conocimiento. Este tér-
mino había sido ya empleado por diversas 
corrientes de la filosofía griega, sobre todo 
por los platónicos y los pitagóricos. Con esta 
expresión designaban ellos al conocimiento 
verdadero de la esencia de algo, por oposi-

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   39

ción al conocimiento de las apariencias de las 
cosas, sometido a los vaivenes del cambio. Es 
decir que el término gnosis exige un objeto al 
que referirse. Ese objeto en la mayoría de los 
textos gnósticos es Dios”.

“La gnosis, sería pues, el conocimiento de 
Dios o de alguna propiedad de Dios, pero se 
trata de un conocimiento inmediato y abso-
luto, es decir, que es recibido a la manera de 
una revelación o una visión, sin necesidad de 
sucesivas y progresivas deducciones del enten-
dimiento. Por tanto, es un conocimiento muy 
alejado de la manera racional y cartesiana a 
la que los europeos modernos estamos acos-
tumbrados”.

Más adelante dice: “Los gnósticos creían 
en la posibilidad de alcanzar un conocimiento 
completo de la verdad mediante un despertar 
o una revelación inmediata, que ampliaría sus 
capacidades de comprensión hasta límites in-
sospechados…”

En la biblioteca virtual de Google, se en-
cuentra una obra de Francine Cuidaut: El 
nacimiento del cristianismo y del gnosticismo, 
publicada por ediciones Akal, de Torrejón de 
Ardoz, Madrid, el autor cita a Orígenes, Cle-
mente e Ireneo; para quienes la palabra 
Gnosis, designa al cristianismo auténtico. Ex-
plica también que la Gnosis “implica, como 
indica su nombre, un conocimiento que se 
quiere salvador y que revela a los iniciados el 
secreto de su origen y los medios para alcan-
zarlo”. Además aclara que: “Para empezar, el 
gnóstico conoce mediante una revelación. Él 
no cree, pues la fe es inferior al conocimiento, 
y su gnosis, ‘el conocimiento de la grandeza 
inefable’ es por sí sola la redención perfec-
ta”. Cita a Clemente de Alejandría, en su 
obra Extractos de Teódoto, explicando que 
el gnóstico sabe: “Quiénes éramos y en quié-
nes nos hemos convertido, dónde estábamos y 
adónde hemos sido arrojados, hacia dónde nos 

apresuramos y de dónde somos redimidos, qué 
es la generación y la regeneración”.

Cuidaut cita inmediatamente a Monoimo, 
del que ya se mencionó a través de Pagels, 
quien a través de Hipólito, en Revelación de 
todas las herejías, volumen VIII, expresa con 
palabras un tanto distintas, lo ya apuntado: 
“Renuncia a buscar a dios y a buscar la crea-
ción y las otras cosas análogas: búscalo par-
tiendo de ti mismo y advierte quién en ti, sin 
que te des cuenta, se apropia de toda cosa y 
dice: “Mi Dios, mi espíritu, mi pensamiento, mi 
alma, mi cuerpo”. Aprende de dónde viene la 
pena y la alegría, el amor y el odio, de dónde, 
que uno venga sin quererlo, que uno ame sin 
quererlo. Si buscas exactamente estas cosas, 
las encontrarás en ti mismo”.

Para Francisco García Bazán, en su 
obra: Sobre el gnosticismo y los gnósticos, 
“la palabra “conocimiento” (gr. gnôsis, cop-
to, soouen) utilizada entre los gnósticos de los 
primeros tiempos cristianos, se refiere al cono-
cimiento confinado en sí mismo, o sea, enten-
dido absolutamente. En esta acepción propia, 
el conocimiento es saber directo, inmediato y 
revelado por tradición. Es decir, libre de los ve-
los que le pongan obstáculos (la expectativa, 
el olvido o el error) y de los intermediarios ba-
sados en los medios sentimentales o raciona-
les que lo hacen un fin mediato y lo debilitan 
cognoscitivamente (el deseo, el querer, el jui-
cio y el razonamiento deductivo e inductivo), 
además, adquirido tradicionalmente”.

En forma similar, García Bazán, en su 
obra Gnosis, la Esencia del Dualismo Mágico, 
explica que “gnóstico es el que posee la gno-
sis. Y la gnosis es un conocimiento. Pero este 
conocimiento escapa a los normales análisis 
racionalistas. El correlato de este conocimien-
to es el Sí-Mismo: la intimidad infinita o es-
piritual de la persona, que es lo verdadero y 
simple. Se conoce al Sí-Mismo como objeto de 

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



40  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

conocimiento, pero el Sí-Mismo sólo es cognos-
cible por él mismo; el Sí-Mismo, por lo tanto, 
se auto-conoce en la gnosis, es sujeto y objeto 
de conocimiento, porque es una misma cosa lo 
que conoce y lo conocido, conocer y conocerse. 
Pero, aclaremos, no es que el hombre sea el 
Sí-Mismo, o que lo más aparente de lo que se 
suele llamar el hombre, la unidad psico-física, 
sea el Sí-Mismo, sino que éste, según tales sen-
tidos, es algo totalmente diferente del hombre. 
Tampoco es correcta la declaración inversa, 
a saber, que el Sí-Mismo sea el hombre y que, 
por lo tanto, al conocerse el Sí-Mismo sea el 
hombre el que se conoce a sí mismo. No: el 
Sí-Mismo se conoce a sí y esta auto-gnosis es 
la gnosis”.

“El hombre, lo repetimos, como lo enfo-
can las ciencias y como lo tiende a idealizar 
la antropología ingenua del creyente común, 
puede ser que se experimente y que se conoz-
ca, hasta ignoramos qué entresijos humanos, 
pero este conocimiento, bien lo llamemos de 
su yo, de su intimidad o de su individualidad, 
es un conocimiento que tendrá que ver todo lo 
que se quiera con los más finos análisis de los 
instrumentos sensoriales, psicológicos, racio-
nales o de la imaginación reproductora, pero 

que nada tiene que ver con el conocimiento 
gnóstico. Y porque la gnosis tiene este carác-
ter peculiar que hemos señalado, se dice que 
es revelación y no conocimiento, o que es co-
nocimiento revelado”.

“Efectivamente, no existe posibilidad hu-
mana de aceptación, afectividad o cognosci-
bilidad que pueda alcanzar la gnosis. El auto-
conocimiento del Sí-Mismo es extra y supra-
humano. Es un conocimiento supra-consciente 
que depende de sí, que nada tiene que ver con 
lo humano, que pertenece a otra esfera de ser. 
El hiato que existe entre el Sí-Mismo y el hom-
bre es infranqueable y por eso el pneuma se 
re-conoce, y este reconocerse es un acto autó-
nomo para el que la razón, el sentimiento o la 
voluntad, como facultades psíquicas, resultan 
ineficaces”.

“Ahora bien, tampoco este conocimiento 
revelado es idéntico a la fe, aunque ésta se 
mueva en el ámbito espiritual; y lo será menos 
cuando la experiencia de fe, fenómeno común 
en nuestros días y antes, tiende a confundirse 
con la creencia y con el mismo lenguaje re-
ligioso que ha generado. Pero ambas expe-
riencias, aunque diversas y jerárquicamente 
diferentes, pueden aproximarse, si se tiene en 
cuenta que la fe es obra de la gracia y que ésta 
posee una autonomía propia que depende sólo 
de lo sobrenatural. Y si la revelación gnóstica 
se basa en la auto-gnosis, hemos de afirmar 
también que su forma de conocimiento ha de 
ser inmediata, directa o intuitiva, ajena, por lo 
tanto, a la menguada forma racional deduc-
tiva y mucho más a la experiencia y ensamble 
de datos sensoriales”.

Marvin Meyer y Willis Barnstone, en 
la Introducción a su obra La Biblia Gnóstica, 
publicada por Shambala, afirman que: “Los 
humanos en este mundo están encarcelados, 
dormidos, borrachos, caídos, ignorantes. Ne-
cesitan encontrarse a sí mismos, ser liberados, 

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   41

despertados, tornarse sobrios, levantarse y al-
canzar la iluminación. En otras palabras, ne-
cesitan regresar a la gnosis”. En la misma In-
troducción, afirman, que “en otras palabras, 
el llamado al conocimiento es el despertar de 
la conciencia, desde adentro y afuera, de “lo 
que es, lo que era, y lo que está por venir. “Es 
una visión. Es gnosis”.

Meyer y Barnstone, explican, que “el tér-
mino gnóstico se deriva de la antigua palabra 
griega gnosis, «conocimiento». Gnosis es una 
palabra común en griego, y puede designar di-
ferentes tipos del conocimiento. A veces, como 
en los textos sagrados incluidos en este volu-
men, la gnosis significa conocimiento personal 
o místico. 

Entendido de esta manera, la gnosis pue-
de significar conocimiento, es decir, el cono-
cimiento como conocimiento personal de uno 
mismo u otra persona o incluso Dios, o puede 
significar la penetración, es decir, el conoci-
miento como conocimiento inmediato de ver-
dades profundas. Estas formas de entender la 
gnosis son no mutuamente excluyentes, ya que 

el conocimiento puede implicar la conciencia 
inmediata de uno mismo o de otro, en una 
unión personal o comunión que proporciona 
una visión profunda de la verdadera naturale-
za de todo. Como ya lo hemos hecho notar… La 
gnosis buscada por los autores de estos textos 
es apenas conocimiento ordinario. Un texto de 
la biblioteca Nag Hammadi, La Exégesis sobre 
el alma, declara que la restauración del alma 
a un estado de plenitud “«no se debe a las fra-
ses de rutina ni a las habilidades profesionales 
o al aprendizaje de libros». En efecto, los mís-
ticos comúnmente han enfatizado, en muchos 
libros, que el conocimiento místico no se puede 
lograr simplemente leyendo libros”.

Otros textos describen este tipo de gnosis 
haciendo una lista de preguntas que deben 
abordarse si se quiere aclarar por el conoci-
miento. En el Libro secreto de Juan, el Salva-
dor o Revelador anuncia que ella o él ense-
ñará «lo que es, lo que fue y lo que está por 
venir», y en el Libro de Thomas el revelador 
ordena, «Examínese y entienda quién tú eres, 
cómo existes y cómo llegarás a ser». Para al-
canzar este conocimiento, convertirse en un 
gnóstico, es conocerse a sí mismo, a Dios y 
a todo. O, en las palabras de la máxima del 
antiguo centro oracular dedicado a Apolo en 
Delphos, Grecia, una máxima citada con fre-
cuencia en los textos de este volumen: gnothi 
Sauton, «conócete a ti mismo». De acuerdo 
con muchos de estos textos sagrados, cono-
cerse verdaderamente es alcanzar este co-
nocimiento místico y alcanzar este conoci-
miento místico es conocerse a uno mismo de 
verdad. El conocimiento gnóstico, entonces, 
se basa en la experiencia mística vivida, en el 
conocimiento de toda la línea de tiempo del 
mundo, pasado, presente y futuro, y en el co-
nocimiento de sí; de dónde venimos, quiénes 
somos, a dónde vamos y del viaje del alma.

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



42  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

En 1966, del 13 al 18 de abril, en la ciu-
dad de Mesina, Italia, se realizó el Co-

loquio internacional sobre los orígenes del 
gnosticismo o Coloquio de Mesina. Según 
las fuentes oficiales del Coloquio y que se 
encuentran fácilmente en la web, “fue una 
reunión de eruditos y expertos académicos en 
Gnosticismo que tuvo lugar en la Universidad 
de la ciudad de Mesina, Italia, con el propó-
sito de examinar la cuestión de los orígenes 
del gnosticismo desde el punto de vista de la 
historia de las religiones. También se procuró 
definir y consensuar el núcleo esencial de las 
doctrinas gnósticas del cristianismo primitivo”.

Cuidaut dice al respecto, que “la variedad 
de enfoques en este terreno y la imprecisión 
del vocabulario utilizado pusieron de relie-
ve la necesidad de clarificar la terminología 
mediante un doble método: histórico y tipo-
lógicos. Tal fue la meta que se impuso el pri-
mer gran Congreso Internacional de Mesina 

EL COLOQUIO DE MESINA

en 1966”, que, desde nuestro punto de vista, 
bien podría equipararse al Concilio de Nicea 
en el año 300, ya que en el Coloquio de Me-
sina, se reconoce oficialmente en el mundo 
académico la importancia de los sistemas 
gnósticos.

Francisco García Bazán, en su obra Gno-
sis, la Esencia del Dualismo Mágico, refi-
riéndose al Coloquio, explica que “un grupo 
de ilustres y experimentados especialistas 
en Gnosis fue encargado de proponer con 
exactitud el significado correspondiente a las 
palabras “gnosis”, “gnosticismo”, “pre-gnosti-
cismo”, “proto-gnosticismo” y “gnóstico”, el que 
se pudiera generalizar como científicamente 
válido y aceptable como consenso del Congre-
so. Aunque las caracterizaciones logradas no 
fueron totalmente aceptadas por todos los 
asistentes”.

“En la realización del Coloquio cooperaron 
la Asociación Internacional para la Historia 

42  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   43

de las religiones y la Sociedad italiana de la 
historia de las religiones y ayudaron financie-
ramente, el Ministerio italiano de Instrucción 
Pública y la Universidad de Mesina. 

La organización del Coloquio y la edición 
de las ponencias que en él se presentaron, 
se realizó bajo la dirección del Profesor Ugo 
Bianchi de la Universidad de Mesina. Asis-
tieron 69 expertos de diversas nacionalida-
des, entre otros H.J. Drijvers, Hans Jonas, Ugo 
Bianchi, Jean Daniélou y A.F.J. Klijn. Se trata-
ron 43 ponencias y otras 15 fueron enviadas 
por participantes (como Gilles Quispel) que no 
asistieron personalmente. 

Fue aprobado y enviado a la Unesco un 
voto concerniente a la urgencia de la publi-
cación definitiva de todos los textos de los 
manuscritos de Nag Hammadi confeccionado 
por un comité formado por los profesores T. 
Säve-Söderbergh, M. Krause y J.M. Robinson”.

“Los participantes en el Coloquio interna-
cional sobre los orígenes del gnosticismo pro-
pusieron, con el fin de evitar su uso indiferen-
ciado, delimitar exactamente el significado de 
los términos «gnosis» y «gnosticismo», de tal 
modo que el término gnosis quedaría reserva-
do para significar «Conocimiento de los miste-
rios divinos reservados a una élite» y gnosti-
cismo designaría «un cierto grupo de sistemas 
del siglo II d.C. que todos están de acuerdo en 
designar de este modo».

Willis Barnstone y Marvin Meyer, en la 
Introducción a su obra La Biblia Gnóstica, 
refiriéndose al Coloquio afirman que: “Los 
estudiosos de las religiones antiguas y tardías 
han intentado ordenar a través de los proble-
mas de definición y taxonomía para alcanzar 
cierta claridad con respecto a la gnosis y el 
gnosticismo. En 1966 muchos de los principa-
les estudiosos de la gnosis se reunieron en una 
conferencia internacional en Messina, Italia, y 
produjeron un conjunto de declaraciones que 
están destinadas a definir la gnosis y el gnos-
ticismo. Gnosis, ellos la definen como “cono-
cimiento de los misterios divinos reservados 
para una élite”, y esto es un término de am-
plia aplicación. Por otro lado, el gnosticismo 
es “coherente serie de características que se 
pueden resumir en la idea de una chispa di-
vina en el hombre, derivada del reino divino, 
caída en este mundo del destino, nacimiento 
y muerte, y que necesita ser despertada por la 
contraparte divina de sí para finalmente ser 
reintegrado”.

El gnosticismo es, por lo tanto, un movi-
miento religioso representado por grupos re-
ligiosos que surgieron en el siglo II  de la EC y 
después, especialmente dentro del contexto 
del cristianismo, grupos como los seguido-
res de Basilides y Valentinos, dos cristianos 
particularmente significativos maestros de la 
religión gnóstica.

Universalidad y Eternidad de la Gnosis

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   43



44  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

En relación con la definición acordada en 
el Coloquio, los gnósticos contemporáneos 
la reconocemos como correcta, válida y apli-
cable en todo momento. Es la utilizada por 
el Presidente fundador de las instituciones 
gnósticas contemporáneas, en el capítulo ti-
tulado: Antropología Gnóstica, de su obra La 
Doctrina secreta de Anahuac. Es similar tam-
bién, a la que da José Motserrat Torrents en 
su versión de El Evangelio de Judas. Según 
Torrents, en sentido estricto, Gnosis signifi-
ca: “Conocimiento religioso reservado a una 
élite”. En sentido estrictísimo: “Un determi-
nado grupo de sistemas judíos y cristianos 
antiguos”. Torrents, contextualiza además 
los acuerdos del Coloquio de Mesina y expli-
ca que: “Los dos últimos sentidos se ajustan a 
las definiciones desciptivas acoradadas en un 
Coloquio de especialistas reunidos en mesina 
en 1966. A pesar de las reticencias de ciertos 
historiadores, siempre reacios a someterse a 
la disciplina de las terminologías pactadas, 
no veo motivo alguno para apartarme de las 
delimitaciones tan laboriosamente acordadas 
hace cuatro decenios”.

En el documento conclusivo del Coloquio 
de Mesina se señalaron, junto con las ante-
riores, otras definiciones descriptivas como 
hipótesis de trabajo:

1.- El gnosticismo de las sectas del siglo 
II, implica una serie coherente de caracterís-
ticas que pueden resumirse en la concepción 
de la presencia en el hombre de una chispa 
divina, que proviene del mundo divino, que 
ha caído en este mundo sometido al destino, 
al nacimiento y a la muerte, y que tiene que 
ser despertada por la contraparte divina del 
ser humano -su intimidad infinita o espiri-
tual para ser finalmente reintegrada- en el 
reino de lo divino, lugar de donde procede.

2.- El tipo de gnosis que implica el gnos-
ticismo está condicionado por un cierto nú-

mero de fundamentos ontológicos, teológicos 
y antropológicos. Desde esta perspectiva no 
toda gnosis es gnosticismo, tan sólo aquella 
que implica, la idea de una connaturalidad 
divina de la chispa que debe ser reanimada y 
reintegrada; esta gnosis del gnosticismo im-
plica la identidad divina del cognoscente (el 
gnóstico), de lo conocido (la substancia divina 
de su Ser Intimo trascendente) y del medio 
por el cual conoce (la gnosis como facultad 
divina implícita que debe ser despertada y 
actualizada).

García Bazán, amplía estas conclusiones, 
indicando que “sólo las doctrinas gnósticas 
que incluyan los fundamentos mitológicos, 
teológicos y antropológicos dichos, forman 
parte del gnosticismo. Y esta connaturalidad 
de la partícula pneumática con lo divino hace 
que la gnosis del gnosticismo sobreentienda 
la identidad del cognoscente, de lo conocido 
y del medio del conocimiento, es decir, la gno-
sis, que como facultad superior implícita debe 
ser actualizada. Esta gnosis es una revelación-
tradición. Debe tenerse en cuenta la existencia 
en esta designación de formas de pensamiento 
contemporáneas a los grandes sistemas gnós-
ticos cristianos y que presentan ciertas simi-
litudes con la doctrina y escuelas del gnosti-
cismo: el hermetismo, ciertos neoplatónicos, 
etc., que también deben ser examinadas y cla-
sificadas”

3.- El pensamiento «pregnóstico» es aquel 
que presenta caracteres que pueden ser iden-
tificados exteriormente con los sistemas gnós-
ticos, pero estando esos rasgos integrados en 
una concepción, en su conjunto, ajena al gnos-
ticismo. Pensamiento que no es y es gnóstico y 
esta dualidad quedaría expresada con el voca-
blo “pregnóstico”.

4.- Lo «protognóstico» tendría como tér-
mino de denotación a todo sistema gnóstico 
incipiente o germinal, es decir, movimientos 

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   45

espirituales que están impregnados por una 
actitud similar a la que caracteriza a los sis-
temas gnósticos consagrados.

En la obra de García Bazán, se encuentra 
información relativa a los conceptos: gnósti-
co y gnostizante, que a continuación se trans-
criben:

e) El adjetivo “gnóstico” puede aplicar-
se tanto a concepciones que se vinculan 
a la gnosis como al gnosticismo. En rea-
lidad, stricto sensu, su significación tiene 
mayor parentesco con gnosis que con gnos-
ticismo, pues, como veremos, éste contiene a 
aquella como su aspecto fundamental, y aquel 
lo que hace es determinarla en movimientos 
históricos que encierran ciertos caracteres 
fijos. La ambigüedad del término, por consi-
guiente, es intransferible y sólo el contexto 
literario puede facilitar su significado exacto.

f) Queda finalmente por tratar el térmi-
no “gnostizante”. Éste se encuentra bastante 
próximo por su significación a “pre-gnósti-
co”, ya que el vocablo hace referencia a ras-
gos que poseen analogía con el gnosticismo, 
pero integrados en un sistema no gnóstico. 
Preferimos usar el adjetivo “pre-gnóstico” 
para aquellos casos que se presentan como 
anteriores a los grandes sistemas del siglo II 
y siguientes, y “gnostizante” para los contem-
poráneos y posteriores.

Como lo aclara el Maestro Samael Aun 
Weor, el término gnostizante “se relaciona 
con aspectos intrínsecos que poseen cierta 
similitud con el Gnosticismo Universal, pero 
integrados en una corriente no definida como 
Gnosis”. En cierta medida, tal como lo afirman 
las escuelas gnósticas, el término puede re-
ferirse a una labor de enseñanza tendente a 
promover la Gnosis. Sin embargo, en nues-
tra comprensión del término, en este caso, 
esa labor no se realiza explícitamente como 
gnóstica, sino más bien en un contexto más 

abierto y libre asociado al ecumenismo y 
principios de interespiritualidad, holismo, 
transdisciplinariedad, mística, despertar es-
piritual, meditación, búsqueda de la verdad, 
liberación espiritual, diálogo interreligioso, 
religión comparada, rescate de cosmovisio-
nes antiguas; entre otros.

El concepto ha sido utilizado por diferen-
tes autores, como Xavier Alegre en su diser-
tación sobre “El concepto de salvación en las 
Odas de Salomón: contribución al estudio de 
una soteriología gnostizante y sus posibles 
relaciones con el cuarto evangelio”; por Do-
mingo Muñoz León, en su obra Palabra y 
gloria Excursus en la Biblia y en la literatura 
intertestamentaria”; Sofía Torallas Tovar en 
su obra: Gramática de copto sahídico; y por 
Henri Charles Puech, en su obra En torno a 
la Gnosis, para citar algunos estudiosos que 
han usado el término.

    Influencia y 
    legado del Coloquio

A pesar del tiempo transcurrido desde 
su realización y de que algunas de sus con-
clusiones y modo de abordar el fenómeno 
gnóstico han sido contempladas desde nue-
vas perspectivas  es necesario reseñar que en 
el momento de la realización del Coloquio, no 
habían sido traducidos todavía la mayor parte 
de los Códices de Nag Hammadi-, el Coloquio 
de Mesina es un referente en la historia del 
estudio y análisis académico del gnosticismo 
de los primeros siglos del cristianismo.

Universalidad de la Gnosis

El más exaltado gnóstico contemporáneo: 
Samael Aun Weor, afirma que: “Como quiera 
que los estudios gnósticos han progresado ex-
traordinariamente en estos últimos tiempos, 

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



46  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

ninguna persona culta caería hoy, como an-
taño, en el error simplista de hacer surgir a 
las corrientes gnósticas de alguna exclusiva 
latitud espiritual. La palabra “Gnosticismo” 
encierra dentro de su estructura gramatical 
la idea de sistemas o corrientes dedicadas al 
logro de la Gnosis en el ser humano”. Y esta 
conquista va más allá en el tiempo del siglo 
II de la era Cristiana y más allá también del 
entorno de las culturas que florecieron por 
esa época en torno del mar Mediterráneo… 
“Si bien es cierto que debemos tener en cuenta 
en cualquier sistema gnóstico sus elementos 
helenísticos orientales, incluyendo Persia, Me-
sopotamia, Siria, India, Palestina, Egipto, etc., 
nunca deberíamos ignorar a los principios 
gnósticos perceptibles en los sublimes cultos 
religiosos de los nahoas, toltecas, aztecas, za-
potecas, mayas, chibchas, incas, quechuas, etc., 
etc., etc., de Indo América”.

Montserrat Torrents, en relación con ese 
hermoso legado del Coloquio y los compo-
nentes ontológicos de la Gnosis, es decir, los 
que conciernen directamente al Ser, resalta 
que: “El documento conclusivo del Coloquio de 
Messina, describe de este modo el mencionado 
componente: La concepción de la presencia en 
el hombre de una centella divina, que proviene 
del mundo divino, que ha caído a este mun-
do sometido al destino, al nacimiento y a la 
muerte, y que tiene que ser despertada por la 
contraparte divina del Yo para ser finalmente 
reintegrada”. Que constituye elemento pri-
mordial en la Cosmovisión Gnóstica, al plan-
tear la realidad que el ser humano actual, la 
humanidad mecánica, no posee Alma, sino 
solamente una fracción de la misma. Una 
chispa divina o Esencia maravillosa, que me-
diante el camino, la didáctica propuesta en la 
historia de Pistis Sophia, quien busca la ver-
dad y la encuentra, se hace libre al realizar 
dentro de sí el misterio del “salvator salvan-

dus”, realizando enormes transformaciones 
íntimas, en pareja, en castidad, eliminando 
al querido Ego, despertando conciencia y 
autorealizándose a fondo. De esta manera, 
la Gnosis se hace vida en quien encuentra la 
verdad, al iniciar el proceso de autodescubri-
miento y despertar de la conciencia. Por tal 
razón, el Quinto de los Siete afirma: “Hablan-
do muy francamente y sin ambages diremos: 
La Gnosis es un funcionalismo muy natural 
de la conciencia, una Philosophia perennis et 
universalis“. La Gnosis es eterna y universal.

En este sentido, Cuidaut, del que ya se han 
realizado referencias en párrafos anteriores, 
cita a F.C. Baur, de quien afirma “es sin duda 
el verdadero fundador de la investigación so-
bre la gnosis”, quien presenta el estudio de la 
Gnosis “no como una herejía, sino como una 
nueva religión, como una síntesis de fuerzas 
religiosas paganas anteriores al Cristianis-
mo… como una interpretación alegórica del 
N.T.” Para Baur, “la gnosis es el punto de par-
tida de una filosofía religiosa cristiana cuyo 
punto culminante serían los trabajos de He-
gel”. Cita también a W. Bousset, un exégeta 
del N.T. para quien “los mitos de la salvación 
en el gnosticismo no provienen del cristianis-
mo, sino que son anteriores”.

Más adelante, se apoya en R. Reitzenstein, 
quien “escruta el pensamiento oriental para 
poder llegar a comprender mejor el cristianis-
mo. Nos revela nuevas fuentes, en particular 
el Canto de la perla (que se encuentra en los 
Hechos de Tomás). Lo ve como un texto capital 
para la comprensión de la gnosis, y descubre 
en él el mito del «salvador-salvado».

La gnosis hunde sus raíces en Oriente y 
lleva en su seno el misterio redentor iranio, 
que se origina en Persia y encuentra su for-
ma más pura en el maniqueísmo y en el man-
deísmo, y cuyo centro es la identidad entre 
Dios y el alma.

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   47

García Bazán, en su obra Sobre el gnosti-
cismo y los gnósticos, plantea que: “La gnosis 
es una revelación-tradición, y hay en los gran-
des sistemas gnósticos cristianos similitudes 
con la doctrina y escuelas representadas por 
el Hermetismo, algunos neoplatónicos y escri-
tores cristianos alejandrinos”. En su obra: La 
Gnosis eterna, explica que: “La palabra «gno-
sis» significa conocimiento. Deriva de una an-
tigua etimología indoeuropea, jñd, también 
presente en el sustantivo sánscrito jñâna, con 
un significado idéntico: el conocimiento en sí 
mismo. Es decir, el saber directo e inmediato, 
despojado tanto de los velos que lo obstaculi-
zan (el error, o el olvido), como de los inter-
mediarios que lo fracturan y lo debilitan (el 
juicio y la razón). 

De acuerdo con este sentido, primero la 
gnosis posee una especificidad que la distin-
gue de los fenómenos cognoscitivos que deri-
van de la percepción sensible y el raciocinio, 
pero asimismo una universalidad que la em-
parenta con el tipo de conocimiento que se 
origina en la intelección (nóesis) platónica, 
la intuición (anubhâva) del hinduismo y, en 
general, las corrientes metafísicas y religiosas 
que basan la fuente del conocimiento en la re-
velación profunda, la experiencia directa de lo 
que es real, es decir, lo verdadero e inmutable; 
o bien, gnosis es la tradición comunitaria que 
se inspira en estas raíces”.

La Gnosis Cristiana
La Gnosis cristiana, más específicamente, 

la gnosis ligada al cristianismo primitivo, se 
encuentra en los Evangelios gnósticos. Al-
gunos de estos Evangelios son: el Evangelio 
de María Magdalena, el Evangelio de Tomás, 
el Evangelio de Felipe y el Evangelio de Ju-
das. La mayoría de los Evangelios gnósticos 
forman parte de la gran Biblioteca gnóstica 
Copta del museo de El Cairo o Biblioteca de 

Nag Hammadi, declara Patrimonio mundial 
de la humanidad por la UNESCO.

Sin embargo, al escudriñar el Antiguo Tes-
tamento y los evangelios canónicos, es posi-
ble encontrar referencias a la Gnosis, como 
es el caso del Evangelio de Juan. “Si me cono-
cieses, también a mi padre conocerías; y desde 
ahora le conoces y le has visto” (Jn 14:7). “El 
espíritu de verdad, al cual el mundo no pue-
de recibir, porque no le ve, ni le conoce; pero 
ustedes le conocen, porque mora con ustedes 
y estará en ustedes” (Jn 14:17). “Padre justo, el 
mundo no te ha conocido, pero yo te he cono-
cido, y estos han conocido que tú me enviaste” 
(Jn 17:25).

En el libro de Oseas se lee: “Mi pueblo pere-
ce por falta de conocimiento. Porque tú has re-
chazado el conocimiento, yo te rechazaré de mi 
sacerdocio; porque has olvidado la instrucción 
de tu Dios, también yo me olvidaré de tus hijos”.

En Mateo 11, “Jesús, dijo: Te alabo, Padre, 
Señor del Cielo y de la Tierra, porque escondis-
te estas cosas de los sabios y de los entendidos, 
y las revelaste a los niños. Sí, Padre, porque así 
te agradó.  Todas las cosas me fueron entrega-
das por mi Padre; y nadie conoce al Hijo, sino 
el Padre, ni al Padre conoce alguno, sino el 
Hijo, y aquel a quien el Hijo lo quiera revelar”.

En el Evangelio de Lucas se explica por 
qué las palabras de Jesús  a sus discípulos 
fueron gnósticas y el resto de la humanidad 
recibió solo alegorías o parábolas: “Y sus dis-
cípulos le preguntaron, diciendo: ¿Qué signi-
fica esta parábola? Y él dijo: A ustedes les es 
dado conocer los misterios del reino de Dios; 
pero a los otros por parábolas, para que vien-
do no vean, y oyendo no entiendan”. (Lc 8:9,10)

Pablo, quien traslada el Evangelio de la 
Gnosis Cristiana entre los gentiles, dice en la 
Epístola a los Colosenses: “Para que se consue-
len sus corazones, instruidos en caridad y para 
toda la riqueza de la plenitud de la inteligencia, 

Universalidad y Eternidad de la Gnosis



48  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

en conocimiento del misterio de Dios Padre y 
Cristo; en quien están todos los tesoros de la 
sabiduría y ciencia ocultos” (Col 2:2-3, Septuaginta)

El  Maestro Samael Aun Weor, en su 
obra El Matrimonio perfecto, explica que: “Ya 
está definitivamente comprobado que Jesús, 
el Cristo fue gnóstico. El Salvador del mundo 
fue miembro activo de la casta de los esenios, 
místicos que jamás se cortaban el cabello ni la 
barba. La Iglesia Gnóstica es la auténtica Igle-
sia primitiva cristiana cuyo primer Pontífice 
fue el iniciado gnóstico llamado Pedro. A ella 
perteneció Pablo de Tarso. Este fue nazareno. 
Los nazarenos fueron otra secta gnóstica…”

“Nosotros francamente hemos tomado la 
resolución de hacer conocer públicamente la 
raíz del Cristianismo: el Gnosticismo. Esta es la 
Iglesia Cristiana Primitiva. A esta Iglesia Gnós-
tica perteneció el Patriarca Basílides, célebre 
alquimista que dejó un libro de plomo con siete 
páginas, el cual según dice el Maestro Krumm 
Heller, se conserva en el museo de Kircher en el 
Vaticano. Este libro no puede ser entendido por 
los arqueólogos porque es un libro de ciencia 
oculta. Basílides fue discípulo de San Matías…”

“A la Iglesia Gnóstica Católica Cristiana 
Primitiva pertenecieron santos como Satur-
nino de Antioquía, célebre cabalista. Simón el 
Mago, quien se desvió lamentablemente. Car-
pócrates, que fundó varios conventos gnósti-
cos en España, Marción de Ponto, Santo To-
más, Valentín. 

El gran maestro de Misterios mayores llama-
do San Agustín. Tertuliano, San Ambrosio, Ire-
nio, Hipólito, Epifanio, Clemente de Alexandría, 
Marcos, el gran gnóstico, que cuidó de la Santa 
Unción Gnóstica, y nos dejó enseñanzas extraor-
dinarias sobre el camino de las fuerzas sexuales a 
través de las doce puertas zodiacales del organis-
mo humano. Gnósticos fueron también: Cerdón, 
Empédocles, San Jerónimo y muchos otros santos 
de la Antigua Iglesia Gnóstica”.

La obra monumental de la Gnosis es 
el: Pistis Sophia, el libro de la sabiduría-po-
der, que permite elevarse al ser humano de 
una simple creencia, hacia la real sabiduría.

En la Enciclopedia Práctica Jackson, vo-
lumen V, se lee lo siguiente: “El término se 
deriva de gnosis (conocimiento), ello es, el 
propósito de elevarse desde la fe (pistis), en 
la autoridad de Dios y de la Iglesia, hasta un 
saber racional de las cosas divinas. La filoso-
fía de la gnosis se vincula al neoplatonismo. 
Dios produce por emanación, una serie de se-
res intermedios llamados eones. Entre Dios y 
la materia sitúan los gnósticos el mundo. La 
emanación de los eones en serie descendente 
se recorre nuevamente en línea ascendente 
hasta llevar a la salvación. La creación del 
mundo y la redención del hombre son hechos 
naturales”. En dicha Enciclopedia se cita a 
gnósticos de la época del Cristianismo primiti-
vo: Marción, Apeles, Basílides, Manes, Clemen-
te de Alejandría, Orígenes. De este último se 
lee lo siguiente: “Orígenes fue el filósofo más 
grande de la época inicial de la Patrística. Su 
obra: De los Principiosconstituye la primera 
suma teológica”.

Arnoldo Krumm Heller, Huiracocha, en 
su obra, La Iglesia Gnóstica, explica que: “Así 
como en todas la religiones existe un libro sa-
grado o Biblia o conjunto de todas las ense-
ñanzas y doctrinas que integra cada una, del 
mismo modo, los gnósticos, dentro de nuestra 
Iglesia, disponemos también de un libro san-
to, y con algunas referencias sobre él quisiere 
comenzar con mi estudio, advirtiendo, desde 
luego que para comprender los diferentes au-
tores, hay que considerar la época y el sentido 
esotérico de en qué fueron escritos”.

“Lo que es el Talmud para los semitas, el 
Bhagavad−Gita para los budistas, el Corán 
para los musulmanes y la Biblia para los 
Cristianos, es para nosotros la Pistis Sophía. 

Coloquio de Mesina - 1966



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   49

Veamos, pues, en síntesis, lo que acerca de ella 
dice un historiador y veremos que Pistis es un 
libro y entidad espiritual a la vez”.

“Se trata, del libro cumbre de todas las 
doctrinas gnósticas, el cual fue publicado en 
latín el año 1851 por Schwartze y Petermann, 
con arreglo a un código del museo de Londres, 
llamado Askeniano, cuya vejez se remonta al 
siglo III, aunque algunos opinen que al Siglo 
V. (Opus Gnosticum Valentino adjudicatum est Códice 
manuscripto Cóptico Londinensi descripsit et latine ver-
tit M.G.Schwartze”).

“El original griego de esta obra, que sirvió 
de base en los primeros siglos, no ha podido 
ser hallado. Sólo se tiene el texto Sahídico, que 
es una traducción al Copto del Manuscrito Pri-
mitivo. El Papiro Copto, en cambio, fue encon-
trado en Egipto sin que nada pueda atestiguar 
si el Original Griego fue compuesto, asimismo, 
en este Pueblo. En lo que sí concuerdan todos 
los Críticos, es en que está Obra proviene de 
algunas de las múltiples Escuelas o Sociedades 
Gnósticas Primitivas, creyéndose más bien que 
pertenecería a los Ophitas”.

“Se divide en 148 Capítulos y en cuatro 
grandes partes o libros. El primero y el cuarto, 
no llevan inscripción alguna, mientras que el 
segundo es encabezado por este título: Segun-
do Libro de la Pistis Sophia. Lleva también un 
rótulo al final que dice: Parte de los Volúmenes 
del Salvador”.

Gracias a la Gran obra realizada por el 
Verbo de Dios (Samael Aun Weor) y otros 
precursores, la Gnosis contemporánea se ha 
difundido en gran parte del mundo. Por otro 
lado: el descubrimiento de la biblioteca de 
Nag Hammadi y otros códices gnósticos, en-
tre ellos, los códices de Oxirrinco ampliaron 
la difusión de la Gnosis y el horizonte gnósti-
co se ensanchó hasta permitirnos compren-
der que la Gnosis es eterna y universal.



50  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   51

“La Gnosis es, por así decirlo, un 
perfeccionamiento del hombre 
en cuanto Hombre, que se realiza 

plenamente por medio del Conocimiento 
de las Cosas Divinas, confiriendo en las 
acciones, en la vida y en el pensar una 
armonía y coherencia consigo misma y con 
el Logos Divino. Por la Gnosis se perfecciona 
la Fe, de suerte que únicamente por ella 
alcanza el fiel su perfección...” (...) 

“... La Gnosis es transmitida por Tradición, 
como se entrega un depósito, a los que se 
han hecho, según la Gracia de Dios, dignos 
de tal enseñanza. Por la Gnosis resplandece 
la dignidad de la caridad “de la luz en luz”. 
En efecto, está escrito: “Al que tiene, se le 
dará más” (Lc 19:26): al que tiene Fe, se le 
dará la Gnosis; al que tiene la Gnosis, se le 
dará la Caridad; al que tiene Caridad, se le 
dará la Herencia...” (Clemente de Alejandría; 
“Stromata”, VII, 10, 55, 1). 

“Jesús, después de la Resurrección, confió la Gnosis primeramente a 
Santiago el Justo, a Pedro y a Juan; éstos a su vez la retransmitieron al 
resto de los Doce (Apóstoles), y los Doce a los Setenta, uno de los cuales 
era Bernabé.” (“Hypotyposeis”, Libro VII, citado por “Eusebio de Cesarea”, “Historia Eclesiástica”, “Libro 2”.)



52  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

“... La Fe es, por así decirlo, como un 
Conocimiento en compendio de las cosas 
más necesarias, mientras que la Gnosis 

es una explicación sólida y firme de las 
cosas que se han aceptado por la Fe, 
construida sobre ella por medio de las 
Enseñanzas del Señor. Ella conduce a 
lo que es infalible y objeto de Ciencia. 
A mi modo de ver, se da una primera 
conversión salvadora, que es el 
tránsito del Paganismo a la Fe, y una 
segunda conversión, que es el paso de 

la Fe a la Gnosis. Cuando ésta culmina 
en la Caridad (Amor), llega a hacer al 

que Conoce, Amigo del Amigo que es 
Conocido...” (“Stromata”, VII, 57, 3). 
 
“... El Señor no reveló a muchos lo que 
no estaba al alcance de muchos, sino a 
unos pocos, a los que sabía que estaban 

preparados para ello, a los que sabía 
que podían recibir la Palabra 

y configurarse con ella. Los 
Misterios, como el mismo Dios, 

se confían a la Palabra, no a 
la letra. Y si alguno objeta 
que está escrito que “nada 
hay oculto que no haya de 
manifestarse, ni escondido 
que no haya de revelarse” 
(Mt 10), le diremos que 
la misma Palabra Divina 
anuncia que el secreto 
será revelado al que lo 
escucha en secreto, 
y que lo oculto será 
hecho manifiesto 
al que es capaz de 
recibir la Tradición 
transmitida de una 
manera oculta, 



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   53

como la Verdad. De esta suerte, lo que es 
oculto para la gran masa, será manifiesto 
para unos pocos...” (“Stromata”, I, 1, 13, 2).

“... Si admitimos que el mismo Cristo es 
Sabiduría que actúa mediante la actuación de 
los Profetas, por medio de la cual puede uno 
aprender la Tradición Gnóstica de la misma 
manera con que Él durante su vida enseñó 
a los Santos Apóstoles, la Gnosis será una 
Sabiduría que consiste en un Conocimiento 
y una Comprensión de las realidades 
presentes, futuras y pasadas, con la 
seguridad y firmeza que le confiere el hecho 
de haber sido entregado y revelado por el 
Hijo de Dios... Esta Gnosis fue entregada por 
vía no escrita a algunos de los Apóstoles y 
nos llegó por transmisión de generaciones 
sucesivas...” (“Stromata”, VI, 7, 61). 
 
“Esta obra no es un escrito compuesto con 
arte para ostentación, sino unas notas para 
el recuerdo, tesoro para mi vejez, remedio 
contra el olvido, un simple reflejo y esbozo 
de aquellos discursos brillantes y llenos de 
vida de aquellos hombres bienaventurados 
verdaderamente dignos de ser oídos, a los 
que yo tuve el honor de escuchar... Ellos 
conservaron la Tradición Verdadera de la 
Enseñanza bienaventurada que procedía 
directamente de Pedro, y Santiago, y Juan, y 
Pablo, de los Santos Apóstoles, recibida de 
padres a hijos, aunque son pocos los hijos 
semejantes a sus padres. Y así ellos por la 
Gracia de Dios depositaron en nosotros 
aquella semilla que se remontaba en su 
origen a los padres y a los Apóstoles. Tengo 
por cierto que los lectores se alegrarán, no 
de esta exposición en sí misma, sino de la 
Fidelidad Vigilante de estas indicaciones... 
“(“Stromata”, I, 1, 11 y siguientes.)

La Tradición Gnóstica



54  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   55

1.- La incertidumbre es un arcano menor, el misterio 28.

Este texto reflexiona sobre una característica del camino interior y de la misma 
existencia. La vida implica movimiento, cambio, transformación e imperma-

nencia. Esta propiedad de la existencia acarrea como consecuencia vital una deriva 
hacia lo desconocido. En una transformación siempre aparecen elementos nuevos.



56  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

La mayoría de los seres humanos adop-
tan diferentes actitudes ante este inalterable 
discurrir del tiempo, cada cual se relaciona 
de alguna manera con este futuro incierto 
o proceso ignoto de la vida.

De igual forma sucede con el camino 
interior. El maestro Samael enseña que la 
iniciación es la misma vida. Esto implica que 
la senda integra esta propiedad. 

En sí mismo el Ser florece como “Vida 
auténtica”, plena, en su naturaleza espiritual, 
sin límite y permanente a través del tiempo. 
El Padre se define como la Verdad. Y, a su 
vez, esta es lo desconocido de instante en 
instante.

El Cristo dice de sí mismo: “Yo soy el Ca-
mino, la Verdad y la Vida, nadie viene al 
Padre, sino por mí”. (Juan 14. 6)

La incertidumbre de la vida es, en mu-
chos casos, incomprendida, rechazada, 
condenada por la mente sensual. Esta no 
transformación correcta de la incertidum-
bre, internamente se convierte en preocu-
pación, temor, recelo, inseguridad, etc. El he-
cho de que la personalidad es incapaz de 
dar certeza ante esta propiedad de la vida 
genera una respuesta psicológica equivoca-
da y recurrente. Esta reacción se extiende al 
camino y al Ser. 

Se entiende por incertidumbre1 como la 
falta de certeza, de información o conoci-
miento seguro, duda, inseguridad o perple-
jidad, esotéricamente cuando se sufre por 
falta de iluminación interior. La incertidum-
bre también es un reto, desafío o una ex-
pectativa desde la perspectiva psicológica. 
Sin embargo, asumido como una duda o 
inseguridad se alza como un elemento li-
mitador o condicionante de la persona. Esta 
actitud redunda en el individuo debilitando 
al alma. El Cristo denomina “la carne” como 

fuente de debilidad en referencia a la per-
sonalidad o mente. La parte material del ser 
humano es frágil con respecto a la parte 
espiritual. 

El Cristo íntimo ejerce su voluntad y es-
tablece la luz para dirigir los pasos de la 
realización. En este proceso establece rigor 
y disciplina a los centros de la máquina hu-
mana. La incertidumbre del camino y de 
la vida en la conquista de la plenitud de la 
Verdad siempre se halla presente. 

El futuro no tiene existencia real ni las 
consecuencias de los eventos pueden ser 
controlados por la mente mecánica.

“Es urgente vivir de momento en mo-
mento sin las preocupaciones del pasado, 
y sin los proyectos del futuro. La Verdad 
es lo desconocido de momento en momen-
to, nuestras mentes deben estar siempre 
alertas, en plena atención, libres de prejui-
cios, preconceptos, a fin de ser realmente 
receptivas”. (Educación fundamental. Cap. 
Saber escuchar)

Los tres enigmas del tiempo son el pasa-
do, presente y futuro.

El presente es la realidad. El pasado es 
lo que ciertamente se conoce. Y el futuro 
es lo que se ignora. Pasado y futuro no tie-
nen existencia, no pertenecen a la realidad. 
El pasado deja una huella en el presente y 
este último marcará una vía en el futuro. 
No se puede cambiar el pasado ni actuar 
en el futuro. A la certidumbre del pasado le 
corresponde la incertidumbre del futuro. El 
pasado yace muerto y el futuro es un niño 
nonato.

¿Dónde se presenta la confusión? En la 
mente y en la conciencia desprovista de 
reflexión sobre la “razón de ser” de la exis-
tencia y su dimensión real, el instante pre-
sente. 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino

  1.- La incertidumbre es un arcano menor, es el misterio 28



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   57

Toda actividad que se realiza en el pre-
sente irremediablemente acarrea una con-
secuencia en el tiempo. Este es el principio 
de causa y efecto. El tiempo es la magni-
tud que ordena los acontecimientos de la 
naturaleza. El presente tendrá un fruto que 
la mente esperará con ilusión, fantasía, in-
certidumbre, recelo, aversión, expectación, 
alegría, etc.

El agricultor anhela una buena cosecha, 
la recompensa del fruto de su labor. Para 
ello, se esmera en la siembra y cuidado del 
huerto en el momento presente. Las condi-
ciones climáticas son incontrolables por él. 
La meteorología es el factor más importan-
te de incertidumbre que debe asumir. Éste 
albergará fe y esperanza en que el clima le 
será propicio. Éstas son virtudes de la Esen-
cia que abren el corazón a la inspiración 
para ser asistidos por el Ser. La incertidum-
bre de la vida sólo se sobrepasa con la con-
ciencia y los atributos del alma. 

Como se sabe, muchas veces, la clima-
tología es adversa a los intereses del labra-
dor. Recordar el sueño del Faraón, donde 
visualizó como salieron siete vacas gordas 
y siete vacas flacas del río y éstas últimas 
se comieron a las primeras (Génesis 41. 1-7). 
El Padre siempre asiste a su Esencia.

Así es la vida y, del mismo modo, el ca-
mino. Todo aquello que se relaciona con 
la Verdad carga con una parte de incerti-
dumbre.

La senda se recorre sobre la base de la 
existencia. Los elementos y atributos que 
la componen actúan como un espejo y 
reflejan la imagen interna del estudiante. 
Esto le permite descubrir en los diferentes 
escenarios aquello que desconocía de sí 
mismo. Este proceso abre la posibilidad al 
alma de despertar su propia conciencia de 

Ser. La vía vertical se apoya en la vida, pero 
la conciencia la sobrevuela, superando sus 
dificultades y pruebas. 

Este progreso es posible porque la con-
ciencia realiza una transformación interior 
en la persona: cambia actitudes, formas de 
sentir y pensar su propia existencia. En este 
sentido el peregrino se halla vivo en el ca-
mino, aprovecha la particularidad del conti-
nuo movimiento de la vida y su incertidum-
bre. Esto no sería viable si uno no se halla 
presente a la existencia bajo los principios 
del desarrollo del alma.

El camino interior en realidad es la vida 
experimentada desde un ángulo distinto a 
cómo siempre se ha asumido. Esta visión 
nueva, inédita, de la vida es un estado de 
conciencia superior, una búsqueda de la in-
timidad del alma, el Ser. La senda espiritual 
es un proceso de interiorización.

La incertidumbre comporta que la mente 
se halla en una prueba constante de adap-
tación, flexibilidad, reflexión y necesidad 
de recursos inteligentes. La conciencia del 
peregrino es solicitada a cada evento eso-
térico para sobrepasar todo instante que 
se le brinda, conocerse a sí misma, experi-
mentar su madurez y fortaleza del alma. En 
este sentido se refuerzan los principios de 
la conciencia y valores humanos. 

La existencia es la arena por donde se 
traza el camino interior. Uno lo recorre de 
forma voluntaria. La incertidumbre es una 
constante del camino. Quien anhela vivir 
una vida plena evita refugiarse en la como-
didad, seguridad y tranquilidad que le pro-
porciona la vida mecánica y rutinaria que la 
mente elabora a través del tiempo.

La adaptación y flexibilidad requieren 
vigilancia, esfuerzo, inteligencia y muchas 
cualidades humanas según las circunstan-

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



58  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

cias. Una respuesta inteligente a una cir-
cunstancia se caracteriza por una actitud 
psicológica rigurosa. La mente por defini-
ción es incapaz de asumir objetividad, pre-
cisión y equilibrio consigo misma.

La senda se recorre a través de un im-
pulso y movimiento íntimo. 

“Entonces Jesús les dijo: Todos voso-
tros os escandalizaréis de mí esta noche; 
porque escrito está: Heriré al pastor, y 
las ovejas del rebaño serán dispersadas”. 
(Mateo 26. 31)

Muchas etapas de la vía espiritual nos 
las impone la existencia, son fruto de una 
definición interior. El peregrino las elige y 
asume libremente como un acto de deter-
minación de su anhelo. Uno se define por 
una opción, en este caso, la vida vertical, sin 
embargo, desconoce las etapas del camino. 
Uno lee, escucha, se instruye, le hablan de 
los pasos, pero es él mismo quien los reco-
rre. A pesar de la información, lo primero 
que aparece es la incertidumbre. Muchos 
estudiantes son abrumados por ella. 

Reflexione el lector: El camino interior lo 
conduce a uno a la luz, a la felicidad, a la 
paz interior. Sin embargo, en los primeros 
pasos lo único que ve, siente o aparece 
ante él son tinieblas: dudas, reservas men-
tales, miedos y vértigos… es el guardián del 
Umbral.

Si uno no comprende cabalmente este 
aspecto psicológico o etapa de la senda, 
arrastra consigo una carga, que con el can-
sancio de la marcha termina por detenerlo. 
En este caso la carne y el espíritu son dé-
biles. Esta fase de incertidumbre, temor y 
duda no son espectros ajenos como ladro-
nes que asaltan los caminos. Estas sombras 

son el “mi mismo” del estudiante que surge 
del subconsciente por el hecho de empren-
der la travesía.

Cuando el estudiante aprehende esta 
realidad, las proyecciones desaparecen. De 
esta manera, uno asume de forma prácti-
ca y real su definición y se concentra para 
llevarla a cabo. Según uno avanza en su 
resolución estas sombras de la duda reapa-
recen. Si se trabajan y eliminan los egos que 
las provocan, a pesar de la debilidad de la 
carne, prevalece la fortaleza del espíritu. En 
cada aumento sensible del nivel del Ser, este 
proceso aflora porque el camino del Padre 
se dirige a lo desconocido, hacia la Verdad 
que se halla escondida dentro de uno.

Todo paso, decisión, se realiza en la 
existencia y atrae la incertidumbre que le 
es propia a su naturaleza. Decisión, defini-
ción, resolución… es voluntad, la cual debe 
cristalizar en conciencia. Convertirse en 
Voluntad Consciente. Ésta a su vez, según 
se enriquece, se alinea con la del Padre. La 
voluntad del Padre también es una incerti-
dumbre para el alma humana. Así lo expre-
sa claramente el evangelio en la figura de 
los Apóstoles y del mismo Jesús.

La senda interior se abre con los impul-
sos y acciones que el mismo peregrino des-
pliega sobre el terreno de los hechos. La 
realización de los tres factores de la revolu-
ción de la conciencia es fruto de la voluntad 
de ser.

La asistencia del Padre ante la incerti-
dumbre y dificultades del camino.

Ningún padre terrenal sensato que ama 
a su hijo de corta edad lo enviaría por un 
camino lleno de peligros, atravesar una ciu-
dad hacia un destino que éste desconoce. 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   59

Un buen Padre lo acompaña. 
Esto mismo sucede con la senda inte-

rior. El Padre desde las profundidades de 
la psiquis inquieta, agita al alma para que 
emprenda un camino desconocido y en 
el momento que se define, Él está presen-
te en todo momento. Cada parte del Ser 
posee su función y su gnosis. A cada una 
le corresponde un cometido. La mayoría 
se hallan vinculadas a la auto-realización. 
Su alegría es ser útiles al Padre, esta dicha 
debe alcanzar también a la Esencia. La in-
quietud de la Mónada se convierte en los 
anhelos de todas sus partes. Siendo todo, 
una unidad, asisten a la Esencia primero y 
más adelante, al alma humana a alcanzar 
la integración. Tal como enseña el Maestro 
Samael si el alma fracasa todas las partes 
del Ser fracasan. 

Esto implica que la inteligencia solar se 
halla presente en los diferentes planos ocu-
pándose como de un Todo por las nece-
sidades espirituales del alma. En el terreno 
práctico o existencia es el alma que afronta 
las dificultades y, en las dimensiones supe-
riores, el Ser se ocupa de las cosas que son 
propias de su ministerio.

Cuando la Ley, por ejemplo, reclama su 
deuda, el alma asume esta realidad y pasa 
por un proceso kármico. Paralelamente, la 
Madre Divina asiste al alma a superarlo y 
se negocia con los jueces su reducción o 
cancelación. Esto sucede en todos los apar-
tados del trabajo interior y las etapas de la 
Senda. 

“Y se le apareció un ángel del cielo para 
fortalecerle. Y estando en agonía, oraba 
más intensamente; y era su sudor como 
grandes gotas de sangre que caían hasta 
la tierra”. (Lucas 22. 45-44)

La experiencia directa de todo acon-

tecimiento íntimo del alma es sumamente 
importante. El estar presente internamente 
a este proceso reduce considerablemente 
la incertidumbre del camino. Esta vivencia 
a la realidad interior aporta la indispensable 
fe y esperanza en el trabajo realizado y en 
el mismo Ser.

La importancia de cumplir la voluntad 
del Padre.

“Otra vez fue, y oró por segunda vez, 
diciendo: Padre mío, si no puede pasar de 
mí esta copa sin que yo la beba, hágase tu 
voluntad”. (Mateo 26. 42)

Toda inquietud del alma nace incipiente, 
todo amor por el Padre es embrionario, in-
cluso el amor que se establece en todo tipo 
de relaciones: amistad, pareja, filial, paternal, 
vocacional, etc. La llamada del corazón, el 
anhelo espiritual, el destello de simpatía, el 
amor del niño/a por sus padres… brota in-
maduro, inexperto, elemental, requiere for-
jarse en las entrañas de la Tierra filosofal tal 
como enseñaban los antiguos alquimistas, 
es decir, en el terreno de la vida práctica. 
Este amor necesita sobrepasar las dificulta-
des, resistencias y oposiciones que surgen 
tanto de la existencia y de dentro de la per-
sona. El amor se hace consciente, universal, 
a lo largo del recorrido para culminar en la 
perfección, en la meta. 

“Incuestionablemente, el gnóstico serio 
es un elegido a posteriori”. (La doctrina secre-

ta de Anahuac. Cap. Antropología gnóstica)

La muerte interior sella el amor en su 
perfección y por esta causa redime. Esta 
excelencia yace en el seno del Padre. El 
peregrino que llega al final del camino es 
porque cumple con esa voluntad y la une 
con Él. En realidad, el camino interior es un 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



60  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

aprendizaje. La cristalización de la voluntad 
se despoja de toda fantasía, falsedad, temor, 
huida, es un sacrificio de toda relatividad y 
dualidad. 

A medida que avanza, el peregrino ejer-
ce la voluntad del Padre y la antepone a la 
incertidumbre, la duda y el miedo. Algunas 
veces el camino se desconoce y hay que 
confiar en la doctrina del gurú. Otras veces 
la luz del corazón inspira, pero la incerti-
dumbre a las consecuencias de la acción, 
plantean un auténtico trabajo interior que 
el alma apesadumbrada por su falta de fe, 
renuncia a enfrentarse a ellas. 

Estos son ejemplos de cómo madura el 
alma en el periplo interior. En ciertas oca-
siones uno se equivoca, se aleja de la vo-
luntad del Padre, para volver a ella. Muchas 
decisiones se realizan en la oscuridad por-
que el estudiante se halla en las tinieblas. 
En estas circunstancias el conocimiento de 
la doctrina del Cristo es esencial, en ella se 
encuentra refugio, guía y fortaleza.

Los tres factores primero se practican y 
en su progresivo despliegue se aprehenden 
en toda su plenitud. Así es el desarrollo es-
piritual, contrariamente a como desea la 
carne, es decir la personalidad: Ella prefiere 
primero comprender cabalmente y después 
practicar. 

Recordar el aprendizaje de la autoobser-
vación. El misionero se esfuerza en explicar-
la en todo detalle, uno la practica y, poco a 
poco, la entiende y perfecciona.

Es como dejar de fumar, todos los con-
sumidores de tabaco saben que fumar es el 
origen de multitudes y horribles enfermeda-
des. Sin embargo, no por ello se abandona, 
muchos seres humanos mueren por esta cau-
sa. Sólo cuando la persona enferma entonces 
toma en consideración la información. 

El estudiante debe ahorrarse las conse-
cuencias de la ignorancia antes de que el 
alma enferme irremediablemente. De esta 
manera, cumple con la voluntad del Padre, 
sobre la base de los impulsos del corazón 
y refrendadas por las enseñanzas de los 
maestros.

 
Contraste entre la fortaleza del espíritu 

y la debilidad de la carne. La oración del 
alma.

“Y estando en agonía, oraba más inten-
samente; y era su sudor como grandes go-
tas de sangre que caían hasta la tierra”. 
(Lucas 22. 44)

A pesar de sus buenas intenciones, cuan-
do el peregrino no toma conciencia de sus 
limitaciones adopta posiciones de certeza, 
incluso arrogantes. Sin embargo, ante los 
hechos, la incertidumbre de la realidad de la 
vida o del camino, lo conduce a renunciar a 
sus anhelos, ideas o empeños. Esto sucede 
en todos los ámbitos de la vida. 

En el camino espiritual tal como ense-
ña el evangelio se contrastan dos actitudes 
perfectamente diferenciadas:

La debilidad de la mente o personalidad 
(la carne) en la figura de Jesús que mues-
tra el temor a la incertidumbre o tribulación 
que le espera. 

“Entonces Jesús les dijo: Mi alma está 
muy triste, hasta la muerte; quedaos aquí, 
y velad conmigo”. (Mateo 26. 38)

Por la otra parte, la posición de los discí-
pulos que externamente expresa claramen-
te la idea del sacrificio sin temor.

“Respondiendo Pedro, le dijo: Aunque 
todos se escandalicen de ti, yo nunca me 
escandalizaré. Jesús le dijo: De cierto te 
digo que esta noche, antes que el gallo 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   61

cante, me negarás tres veces. Pedro le dijo: 
Aunque me sea necesario morir contigo, 
no te negaré. Y todos los discípulos dijeron 
lo mismo”. (Mateo 26. 33-35)

Ante los hechos Jesús tiene pleno control 
de su mente y la debilidad de ésta. Recogi-
do en el Padre fortalece su espíritu duran-
te todo el Vía Crucis, contrariamente a los 
apóstoles que ante el prendimiento de Jesús 
no cristalizan su anhelo que compartir su 
destino con el maestro.

“Entonces todos los discípulos, dejándo-
le, huyeron.” (Mateo 26. 56)

“Pedro estaba sentado fuera en el pa-
tio; y se le acercó una criada, diciendo: Tú 
también estabas con Jesús el Galileo. Mas 
él negó delante de todos, diciendo: No sélo 
que dices”. (Mateo 26. 69-70)

Jesús culmina la Gran Obra encomen-
dando su espíritu al Padre y uniendo la vo-
luntad Cristo a la Verdad.

“Entonces Jesús, clamando a gran voz, 
dijo: Padre, en tus manos encomiendo mi 
espíritu. Y habiendo dicho esto, expiró”. 
(Lucas 23. 46)

La oración es el verdadero consuelo y 
refugio del peregrino. En ella éste halla la 
fortaleza necesaria para enfrentarse a las 
ordalías de la cristificación. En la soledad e 
incomprensión del mundo que le rodea, la 
fe ejerce todo su poder, aporta al devoto 
la confianza y firmeza que emana de los 
mundos superiores, del Inefable y su mise-
ricordia.

Nadie puede acompañar al alma humana 
hacia su redención. Cuando más se aleja 
internamente el adepto del mundo más se 
acerca el Padre a él. 

La humanidad bajo el sueño de las apa-
riencias vive aislada de estas bondades y 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino

El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   61



62  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

2.- La edad avanzada no implica forzosamente decaimiento, conformismo o desinterés por la vida. Es evidente que otras muchas 
personas mantienen una actitud abierta, receptiva y emprendedora (juvenil), aportan ideas, recursos, obras… en diferentes áreas 
del conocimiento, de la política, del arte. Por ejemplo, Miguel Ángel, Leonardo da Vinci, George Bernard Shaw, León Tolstoi, Winston 
Churchill, Freud, Einstein, Edison, Picasso, y muchos otros, tuvieron una prolífica actividad creativa hasta sus últimos años.

maravillas del Ser. Entre los espejismos de 
la existencia las almas no experimentan las 
necesidades y facultades que nacen en el 
camino hacia la luz.

La vida atrapada en los moldes de la 
mente implica la agonía del alma. 

La incertidumbre, la parte inesperada o 
desconocida de la vida, es un impulso o es-
tímulo para experimentar sus posibilidades. 

Si se contrasta la actitud entre un joven 
y un anciano ante la vida se comprenderá 
que sus diferencias emanan principalmente 
de la presencia o no de valores humanos. 
Un joven anhela vivir, experimentar, em-
prender, conocer, aprender, sentir, disfru-
tar… las diferentes posibilidades que la vida 
ofrece. Este quiere disfrutar de la compañía 
de sus amigos, de independencia, enamo-
rarse, viajar… vivir.

Un joven ama la vida. La vida en sí misma 
es un don del alma y un regalo de la Divi-
nidad.

La mayoría de los ancianos están cansa-
dos de vivir, aunque se aferran a la vida. Se 
refugian en sus hábitos, gustos, costumbres, 
rechazan lo desconocido, tratan de evitarlo. 
Las personas mayores se rodean del pasa-
do, recuerdos, les atraen las ideas fijas ba-
sadas en sus experiencias subjetivas. Éstos 
anhelan, buscan o se dejaron atrapar por 
una vida mecánica2.

Tal como sucede en muchos ancianos, el 
individuo La diferencia más llamativa que se 
observa entre la juventud y vejez en la ma-
yoría de las personas es la pérdida del “en-
tusiasmo por la vida”. Este último es propio 
de la Esencia, la conciencia vive la existen-
cia de instante en instante. Se halla presente 
a éste. Sin embargo, el ser humano pronto 
pierde esta capacidad en detrimento de la 
mente y la personalidad, sólo la recupera 
en breves momentos que marcan su vida.

Atrapado en una vida cíclica, en una se-
rie de actividades recurrentes programadas 
por la personalidad se halla en una situación 
de muerte espiritual.

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   63

La vida organizada por los patrones 
mentales se acomoda en la mecanicidad. 
En lo cotidiano de muchos seres humanos 
impera la comodidad, seguridad y certidum-
bre de la mente. Ésta rechaza lo nuevo, es-
pontáneo, ajeno o la diversidad, todos estos 
componentes son esenciales de la vida. La 
mecanicidad es un refugio a la incertidum-
bre e inseguridad que brota de ella misma. 
La vida recurrente se convierte en una cár-
cel para la Esencia en la cual agoniza.

La existencia, en su parte desconocida 
de instante en instante, aporta la posibilidad 
de descubrimiento y aprendizaje. Si esta 
se mueve sobre los raíles de la certeza, se 
hace monótona e inútil desde la perspectiva 
de la Esencia. Este efecto es producto de la 
ignorancia y del temor ante la incertidum-
bre. El ser humano comete errores, debe 
cargar con ellos y sus consecuencias. Esto 
es fuente de padecimientos que según pasa 
el tiempo atraen el temor, el recelo a la 
vida. La búsqueda de seguridad, el miedo o 
huida del sufrimiento son las mayores debi-
lidades del alma y bases de su personalidad.

Lectura: 
Mateo 26. 30- 56, 
Lucas 22. 39-44.
Jesús anuncia la negación de Pedro. 
Versión evangelio de Mateo:
“Y cuando hubieron cantado el himno, 

salieron al monte de los Olivos. Entonces 
Jesús les dijo: Todos vosotros os escanda-
lizaréis de mí esta noche; porque escrito 
está: Heriré al pastor, y las ovejas del re-
baño serán dispersadas. 

Pero después que haya resucitado, iré 
delante de vosotros a Galilea. Respondien-
do Pedro, le dijo: Aunque todos se escan-
dalicen de ti, yo nunca me escandalizaré. 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



64  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Jesús le dijo: De cierto te digo que esta 
noche, antes que el gallo cante, me nega-
rás tres veces.

Pedro le dijo: Aunque me sea necesario 
morir contigo, no te negaré. Y todos los 
discípulos dijeron lo mismo”. (Mateo 26. 
30-35)

Jesús ora en Getsemaní, 
Versión Evangelio de Mateo

“Entonces llegó Jesús con ellos a un lu-
gar que se llama Getsemaní, y dijo a sus 
discípulos: Sentaos aquí, entre tanto que 
voy allí y oro. Y tomando a Pedro, y a los 
dos hijos de Zebedeo, comenzó a entriste-
cerse y a angustiarse en gran manera. 

Entonces Jesús les dijo: Mi alma está 
muy triste, hasta la muerte; quedaos aquí, 
y velad conmigo. Yendo un poco adelan-
te, se postró sobre su rostro, orando y di-
ciendo: Padre mío, si es posible, pase de 
mí esta copa; pero no sea como yo quiero, 
sino como tú. 

Vino luego a sus discípulos, y los halló 
durmiendo, y dijo a Pedro: ¿Así que no ha-
béis podido velar conmigo una hora? Velad 
y orad, para que no entréis en tentación; 
el espíritu a la verdad está dispuesto, pero 
la carne es débil. 

Otra vez fue, y oró por segunda vez, di-
ciendo: Padre mío, si no puede pasar de 
mí esta copa sin que yo la beba, hágase 
tu voluntad. Vino otra vez y los halló dur-

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018 -   65

miendo, porque los ojos de ellos estaban 
cargados de sueño. Y dejándolos, se fue de 
nuevo, y oró por tercera vez, diciendo las 
mismas palabras. (Mateo 26. 30-44)

Jesús ora en Getsemaní, 
Versión Evangelio de Lucas

“Y saliendo, se fue, como solía, al monte 
de los Olivos; y sus discípulos también le 
siguieron. Cuando llegó a aquel lugar, les 
dijo: Orad que no entréis en tentación. Y 
él se apartó de ellos a distancia como de 
un tiro de piedra; y puesto de rodillas oró, 
diciendo: Padre, si quieres, pasa de mí esta 
copa; pero no se haga mi voluntad, sino 
la tuya. Y se le apareció un ángel del cie-

lo para fortalecerle. Y estando en agonía, 
oraba más intensamente; y era su sudor 
como grandes gotas de sangre que caían 
hasta la tierra”. (Lucas 22. 39-44)

Arresto de Jesús, 
Versión Evangelio de Mateo.

“Mientras todavía hablaba, vino Judas, 
uno de los doce, y con él mucha gente con 
espadas y palos, de parte de los principa-
les sacerdotes y de los ancianos del pueblo.

Y el que le entregaba les había dado 
señal, diciendo: Al que yo besare, ése es; 
prendedle. Y en seguida se acercó a Jesús 
y dijo: ¡Salve, Maestro! Y le besó.

Y Jesús le dijo: Amigo, ¿a qué vienes? 

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino



66  - El Áureo Florecer - Número 39 - Noviembre 2018

Entonces se acercaron y 
echaron mano a Jesús, y le 
prendieron. 

Pero uno de los que esta-
ban con Jesús, extendiendo 
la mano, sacó su espada, e 
hiriendo a un siervo del sumo 
sacerdote, le quitó la oreja. 
Entonces Jesús le dijo: Vuelve 
tu espada a su lugar; porque 
todos los que tomen espada, 
a espada perecerán. 

¿Acaso piensas que no 
puedo ahora orar a mi Pa-
dre, y que él no me daría más 
de doce legiones de ángeles? 
¿Pero cómo entonces se cum-
plirían las Escrituras, de que 
es necesario que así se haga? 

En aquella hora dijo Jesús 
a la gente: ¿Como contra un 
ladrón habéis salido con es-
padas y con palos para pren-
derme? 

Cada día me sentaba con 
vosotros enseñando en el 
templo, y no me prendisteis. 
Mas todo esto sucede, para 
que se cumplan las Escritu-
ras de los profetas. 

Entonces todos los discí-
pulos, dejándole, huyeron.” 
(Mateo 26. 47-56)

Reflexión sobre la incertidumbre del Camino








